
 
 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Dra. María Adamo 

 
Lic. Carmen Lorusso 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
FUNDACIÓN LUIS CHIOZZA 

 
-25 de julio 2025-

Algunas reflexiones acerca del  
sentirse víctima 



1 
 

“La víctima es el héroe de nuestro tiempo. Ser víctima otorga 
prestigio, exige escucha, promete y fomenta reconocimiento, 
activa un potente generador de identidad, de derecho (...). 
Inmuniza contra cualquier crítica, garantiza la inocencia más allá 
de toda duda razonable. ¿Cómo podría la víctima ser culpable, 
o responsable de algo? La víctima no ha hecho, le han hecho; 
no actúa, padece. En la víctima se articulan carencia y 
reivindicación, debilidad y pretensión (...). No somos lo que 
hacemos, sino lo que hemos padecido, lo que podemos perder, 
lo que nos han quitado”.  
 

Daniele Giglioli (2014, pág. 11)1 

 
 
 
Introducción  
 
 
El término latino víctima designa a la persona -o animal- sacrificada como 
ofrenda a los dioses. “Ofrenda”, a su vez, significa “don que se dedica a Dios o 
a los santos, para implorar su auxilio o algo que se desea, o bien para cumplir 
con un voto u obligación”. “Víctima” también es “quien muere o sufre por culpa 
ajena o por causa fortuita” (Gómez De Silva, Moliner). En la antigüedad, 
victimarius era el nombre que se le daba al ejecutante del sacrificio de la víctima 
(DECEL), y actualmente “victimario” significa “persona que, con sus actos o 
conducta, hace sufrir o convierte en víctima suya a alguien” (Moliner). Por último, 
en el habla coloquial, “hacerse alguien la víctima” quiere decir “quejarse 
excesivamente buscando la compasión de los demás” (RAE). Como vemos, la 
palabra “víctima” conlleva la idea de una relación con un objeto omnipotente del 
cual se espera recibir ayuda “a cambio” de sufrimiento y, como contracara, 
también la creencia de que existe alguien culpable de los propios males -el 
victimario-.  
 
Desde disciplinas como la filosofía y la sociología, varios autores plantean que 
en las sociedades occidentales cada vez son más las personas que se 
consideran víctimas de algún perjuicio; algunos denominan a este fenómeno 
“cultura del victimismo”. Al interiorizarnos en este tema, nos llamó la atención la 
coincidencia entre ciertas características que se le adscriben a esta “cultura” y 
algunos aspectos centrales de lo que, desde el psicoanálisis, llamamos 
“neurosis”; una semejanza que, a nuestro parecer, resalta aún más a partir de 
los desarrollos de Gustavo Chiozza sobre este tema. Así, la “cultura del 
victimismo” parecería reflejar, a nivel social, mucho de lo que, a nivel individual, 
vemos en nuestra tarea cotidiana.  
 
A lo largo de su obra, Luis Chiozza se ha ocupado de destacar la relación que 
existe entre la enfermedad de una persona y la de la sociedad en la que ella se 
inserta. Plantea que ambas pueden considerarse “manifestaciones distintas que 
nacen de un mismo proceso” (Chiozza, L., 2016, pág. 17) y explica, a su vez, 
que “los dramas que sufrimos en el alma pueden ser contemplados como una 

 
1 Escritor italiano, nacido en 1968, Profesor de Literatura de la Universidad de Bérgamo.  



2 
 

perturbación más extensa, radicada en el conjunto de almas que conviven 
conformando el espíritu de una existencia colectiva” (Ibíd., pág. 158). En esta 
misma dirección, plantea que el neurótico es “un sujeto que padece por una crisis 
de valores que comparte con un consenso mayoritario dentro de su sociedad, 
consenso en el cual es posible y aun probable que participe su psicoanalista” 
(Chiozza, L., 1983f [1982], pág. 86). El autor considera que nuestra tarea 
analítica está influenciada por el consenso en el que paciente y analista viven 
inmersos y, a su vez, repercute sobre él.  
 
En este sentido, Chiozza (2016) concluye: “En la medida en que adquirimos una 
mayor consciencia de que nuestra vida se constituye indisolublemente 
entretejida con los seres con los cuales convivimos, nos damos cuenta de que 
los pensamientos que pueblan nuestra mente, y codeterminan nuestros 
sentimientos, forman parte del alma colectiva que constituye el espíritu que nos 
mancomuna. Podemos decir, entonces, que, desde allí, desde ese espíritu que 
nos impregna, no sólo nos contagiamos pensamientos que contribuimos a 
difundir, sino también, y sobre todo, la convicción con la que sostenemos los que 
el consenso avala” (págs. 157-158). 
 
En el libro ¿Por qué nos equivocamos?, el autor plantea que nuestros grandes 
errores son casi siempre el producto “de una decisión que eligió el camino, más 
fácil, de lo ya pensado” (Chiozza, L., 2008f, pág. 14). Explica que los 
pensamientos erróneos adquieren su fuerza gracias a que nos “conforman 
emocionalmente”, pero, como un canto de sirenas, nos desvían -en ocasiones, 
de manera irremediable- del destino al que deseamos llegar. El autor subraya 
que a veces hace falta entonces “repensar” los prejuicios dentro de los cuales 
vivimos; prejuicios que son “pensamientos prepensados que se conservan y se 
repiten porque, cuando fueron creados, quedó asumido que funcionaron bien” 
(Ibíd., pág. 14).  
 
Hasta donde podemos comprender, muchos de los “pensamientos prepensados” 
que configuran la llamada “cultura del victimismo” arraigan en vivencias 
neuróticas y nos parece fructífero intentar hacerlos más conscientes para “re-
pensarlos” desde otra óptica.  
 
Como sabemos, el psicoanálisis se basa en el supuesto de que existe el 
psiquismo inconsciente y, desde allí, busca explorar todo aquello que se presenta 
a la consciencia bajo la forma de un síntoma carente de significado, como 
expresión de un sentido inconsciente, entendiendo por “sentido” “significado, 
propósito, tendencia y ubicación dentro de una trama de una serie de nexos 
psíquicos” (Freud, S.,1915-1916, pág. 54). Así, Freud explica, por ejemplo, que, 
cuando alguien comete un acto fallido, es porque tuvo la intención -inconsciente- 
de realizarlo; se trata de una intención que le resulta conflictiva, que choca con 
otros deseos del sujeto y por eso ha sido reprimida.  
 
Asumiendo este enfoque, partiremos del supuesto de que, cuando alguien se 
siente víctima, es porque, aunque no tenga clara consciencia de ello, en alguna 
medida, desea estar ocupando ese lugar. Siguiendo esta hipótesis nos 
preguntamos entonces: ¿Por qué alguien puede desear estar ubicado en el lugar 
de víctima? ¿Cuál sería el “beneficio” de “ser víctima”?  



3 
 

 
Para explorar esta cuestión, primero intentaremos vincular algunos planteos que 
realizan autores desde otras disciplinas con conceptos psicoanalíticos más 
afines a nuestro ámbito; finalmente, traeremos algunas reflexiones sobre el 
sentirse víctima en relación con la tarea analítica.  
 
 
 
La “cultura del victimismo” desde un punto de vista psicoanalítico 
  

 
“Sufro, luego valgo”.  

 
Pascal Bruckner2 (1995) 

 
 

 
Como mencionamos recién, al buscar material sobre el tema del “sentirse 
víctima”, nos encontramos con varios autores que describen un fenómeno 
cultural de las sociedades occidentales actuales, que consiste en un aumento 
cada vez mayor de personas que se consideran víctimas de alguna situación 
perjudicial. Estos autores destacan el hecho de que la condición de víctima se 
ha transformado, paulatinamente, en algo que se considera moralmente valioso.  
 
Analizando los valores morales culturales de distintas épocas en occidente, los 
sociólogos Bradley Campbell y Jason Manning (2018)3 destacan que en los 
siglos pasados predominaba lo que suele designarse como “cultura del honor”4. 
En este tipo de orden social, se considera que la propia valía está determinada, 
en gran medida, por la opinión que los demás tienen de uno, y por eso la 
reputación es un valor primordial que se ha de preservar y defender a cualquier 
precio. Asimismo, la tolerancia a las agresiones no está bien vista; en cambio, 
se espera que las personas sean sensibles a eventuales ofensas o insultos, 
porque éstas podrían poner en peligro su reputación. Se valora la actitud de 
asumir riesgos y tener coraje y valentía para resolver cualquier agravio, de ser 
necesario, incluso a través de la lucha física -por ejemplo, los duelos- que 
procura mantener “limpio” el honor propio. Este tipo de moral cultural es 
característica de sociedades donde la autoridad legal es débil o inexistente, de 
manera que cada persona depende de sí misma para resolver cualquier conflicto.  
 
Los autores continúan explicando que, a lo largo de los últimos dos siglos, con 
el surgimiento de estados de derecho fuertes y sistemas judiciales confiables, la 
“cultura del honor” tendió a ser, poco a poco, sustituida por la denominada 
“cultura de la dignidad” o “del mérito”. Aquí ya no se considera que la propia valía 
depende de la opinión de los demás, sino que, al revés, se sostiene que ésta es 
inherente a cada individuo y no debería verse alterada por las acciones de los 

 
2 Filósofo contemporáneo, ensayista, novelista y guionista, nacido en París en 1948. 
3 Las citas textuales de este libro fueron traducidas por nosotras.  
4 Campbell y Manning explican que estas tres “culturas” no son compartimentos estancos, sino 
que se superponen en el tiempo y también pueden coexistir unas dentro de otras. Así, por 
ejemplo, señalan que, en ambientes más pobres y marginales -por ejemplo, en las pandillas 
callejeras- a menudo se impone la cultura del honor por sobre las otras. 



4 
 

otros. En este contexto, se aprecia el ser tolerante frente a eventuales agravios, 
porque esto implicaría que uno se siente seguro y que dichos agravios no pueden 
hacer mella en la propia dignidad. En esta misma línea, se valora la actitud de 
evitar riesgos, así como posibles conflictos y peleas, al revés de lo que sucedía 
en la “cultura del honor”. En caso de que se presente un conflicto demasiado 
importante como para ser evitado, la actitud correcta sería apelar a las 
autoridades e instituciones competentes, capaces de mediar y resolver la 
disputa; por ejemplo, recurrir a la policía o a la justicia. Al revés de lo que sucedía 
en el caso anterior, está mal visto resolver los conflictos por mano propia a través 
de la violencia verbal o física5.  
 
Campbell y Manning plantean que, hacia fines del siglo XX, la “cultura de la 
dignidad” comienza a ser paulatinamente sustituida por lo que ellos denominan 
la “cultura del victimismo”6. Este orden social comparte con la “cultura del honor” 
la gran susceptibilidad frente a cualquier agravio, pero, a diferencia de ésta y al 
igual que lo que sucede en la “cultura de la dignidad”, considera que esto debe 
ser resuelto por un tercero -como por ejemplo el docente, la policía, la justicia, 
etc.-. Se combinan, así, una alta susceptibilidad y una marcada tendencia a 
recurrir a la autoridad para “denunciar” ante ella cualquier supuesto agravio y 
exigirle que resuelva el conflicto.  
 
En este sentido, en el artículo “El victimismo, un nuevo estilo de vida”, Hernández 
Marcos7 afirma que: “Si lo peculiar de aquella cultura del mérito, que dominó en 
Occidente desde el siglo XVIII hasta la década de los setenta de la centuria 
pasada, residía en la creencia en (y valoración de) la capacidad de todo individuo 
para labrarse su propia suerte y destino en la vida mediante su buen hacer, su 
esfuerzo y su talento propio, en condiciones de libertad e igualdad de 
oportunidades en el Estado, sin depender de su procedencia étnica o social 
(estamento o clase) o de su ascendencia familiar, lo distintivo de la nueva cultura 
victimista estaría en el abandono definitivo de esta mentalidad meritocrática a 
favor de la conciencia de la incapacidad y vulnerabilidad propias como 
salvoconducto para el cuidado perpetuo de los otros. En este sentido, se habría 
pasado de una cultura del deber y de la responsabilidad del individuo consigo 
mismo y con la sociedad, a una cultura de la deuda y de la obligación 
compensatoria que supuestamente habría contraído para siempre la sociedad 
en general con cada individuo y colectivo sufriente” (págs. 241-242). 
 
Si bien la clasificación sobre los diferentes períodos “culturales” que citamos 
hace un recorte histórico parcial y esquemático, nos resulta interesante la idea -

 
5 Los autores señalan que, si bien esta conducta hizo que disminuyera la violencia en la 
tramitación de conflictos, también fue determinando una progresiva merma en la capacidad 
personal para resolver conflictos por cuenta propia y de manera pacífica, dando lugar a una 
desmedida dependencia respecto de la justicia. Explican que el máximo exponente de este 
fenómeno se observa en sistemas totalitarios, como la Alemania nazi o la Unión Soviética. 
6 El término en el original es “victimhood culture”. La palabra “victimhood” designa la condición 
de víctima (www.collinsdictionary.com); algunos diccionarios le otorgan también el sentido de 
buscar que los demás sientan pena por uno (dictionary.cambridge.org). Optamos por traducirla 
por el término “victimismo”, que significa “tendencia a considerarse víctima o hacerse pasar por 
tal” (RAE). 
7 Maximiliano Hernández Marcos es Doctor en Filosofía y Profesor titular de la Universidad de 
Salamanca, España. 



5 
 

que se desprende del recorrido planteado- de que, en la medida en que se 
incrementa la protección que el Estado le brinda al ciudadano, éste tiende a 
volverse más pasivo y demandante, es decir, asume una actitud más infantil o, 
podríamos decir, más neurótica. En este sentido, nos preguntamos si el 
desarrollo de un Estado que provee un bienestar cada vez mayor podría operar 
como algo que dificulta la maduración de sus ciudadanos, en la medida en que 
se presta para proyectar sobre él la figura de un objeto omnipotente del cual se 
espera que se haga cargo de la propia vida.  
 
 

- El deseo de eludir la responsabilidad 
 
Desde el psicoanálisis, podemos concebir toda enfermedad como el resultado 
de un camino equivocado que hemos tomado intentado evitar asumir la 
responsabilidad por nuestra propia vida. En este sentido, Chiozza se ocupó de 
destacar la importancia de tres maniobras defensivas básicas -la manía, la 
paranoia y la melancolía- que procuran evadir la responsabilidad y “expulsar” los 
sentimientos de culpa8, proyectándolos “sobre una parte de uno mismo que uno 
rechaza, o sobre un entorno que así se transforma en un mundo unilateralmente 
malo, y desde el cual la culpa eyectada continuamente amenaza con volver” 
(Chiozza, L., 2008f, pág. 71). La actitud maníaca consiste en negar los 
sentimientos de culpa, la actitud paranoica, en proyectarlos sobre otro, a quien 
se acusa, y, por último, la actitud melancólica consiste en “echarse” -
aparentemente- a sí mismo la culpa, mientras -secretamente- se acusa al objeto, 
que ha sido introyectado dentro del propio yo. Forma parte de esta última 
“estrategia defensiva” el recurrir a la “extorsión”, que, “utilizando el sufrimiento 
como una ‘moneda de cambio’, opera inoculando culpa para obtener una 
asistencia ajena, mientras oculta, en secreto, las tendencias masoquistas que 
así satisface” (Chiozza, L., y Nikitina, O., 2018, pág. 114).  
 
Chiozza (2008f) destaca que cada una de estas maniobras defensivas lleva 
implícitas a las otras dos y que “podemos representarlas como tres caras de un 
mismo tetraedro cuya cuarta cara es la responsabilidad que surge de la 
integración y de la cual continuamente se huye” (pág. 71). Agrega que “esas tres 
modalidades acerca de las cuales decimos que, a pesar de lo que fingen, no son 
amigas nuestras, se ‘llevan’ en cambio muy bien entre sí y suelen sustituirse 
mutuamente, porque son oriundas de una misma comarca y han crecido juntas 
como hermanas nacidas de una misma madre” (Chiozza, L., 2012, pág. 82). La 
“madre” de estas tres defensas, señala, es la disociación, “cuya especialidad 
consiste simplemente en dividir una realidad compleja en dos (o más) 
parcialidades de las cuales asumimos una (la que según parece entonces nos 
conviene) mientras proyectamos la otra en alguna de las personas del entorno” 
(pág. 83). A su vez, Gustavo Chiozza (1998c) explica que las tres defensas se 

 
8 Chiozza (2008f, pág. 59) señala que “la cualidad de responsable consiste en la inclinación a 
‘dar una respuesta’ frente a un hecho que ha ocasionado o podría ocasionar algún perjuicio”. 
Subraya que una persona responsable puede hacerse cargo de hechos que no ha producido, 
pero frente a los cuales, no obstante, se siente en condiciones de “responder”. El autor explica 
que los sentimientos de culpa, en cambio, se “construyen” como una defensa frente al 
sentimiento de impotencia y, en lugar de conducir a un desenlace constructivo, suelen conducir 
a “maniobras defensivas” -manía, paranoia o melancolía- a través de las que el sujeto busca 
“sacarse la culpa de encima” (2011, pág. 34).  



6 
 

“contienen” una a la otra: en la manía se niega el estímulo traumático, en la 
paranoia se lo proyecta afuera en forma de un perseguidor y, por último, en la 
melancolía se realiza esta misma proyección sobre el propio yo y entonces, 
identificado con el objeto ideal, el sujeto, al criticarse, critica en verdad al objeto: 
“De este modo, podemos ver a la defensa melancólica como una evolución de 
las defensas maníaca y paranoica (a las que, a su vez, ‘contiene’)” (pág. 383).  
 
Retomando el esquema que veníamos planteando sobre la evolución de las 
diferentes “culturas”, podemos pensar que, tanto en la “cultura del honor” como 
en la de la “dignidad”, el sujeto asume cierta responsabilidad y ejerce cierta 
potencia, ya sea para resolver el tema por su cuenta o para soportar los agravios 
sin ofenderse. Esto cambia en la “cultura del victimismo”, donde el sujeto -como 
dijimos y como también veremos más adelante- responsabiliza a la sociedad por 
el propio sufrimiento y espera ser resarcido por ella; una actitud que, además, es 
socialmente aceptada. Como expresamos anteriormente, pensamos que esta 
forma de enfrentar la vida se acerca mucho a lo que desde el psicoanálisis 
concebimos como una actitud neurótica; sin embargo, mientras la neurosis se 
considera una patología, la condición de víctima se exhibe actualmente como 
algo moralmente valioso.  
 
 

- La neurosis 
 
Siguiendo los desarrollos de Freud y Luis Chiozza, Gustavo Chiozza plantea que 
la neurosis puede definirse como la regresión a un modo de funcionamiento 
anímico infantil, centrado en la búsqueda de asistencia ajena. Con esta 
expresión, el autor se refiere al tipo de vínculo de dependencia que desarrolla el 
niño durante su infancia, debido a que necesita la asistencia de sus progenitores 
para poder sobrevivir. Explica que, durante este período, en la medida en que se 
siente débil para enfrentarse con la realidad, el niño proyecta sobre sus padres 
la figura de un objeto ideal y omnipotente, capaz de satisfacer todas sus 
necesidades. Considera que, en esta modalidad de vínculo, el objeto cumple una 
“función maternal”, que consiste en brindarle protección al sujeto, alejándolo de 
las dificultades que la realidad presenta y resolviéndolas por él. Esta modalidad, 
necesaria durante la infancia, debiera ser transitoria, ya que, en la medida en 
que el niño crece y se fortalece, podrá ir logrando directamente en la realidad la 
satisfacción de sus deseos; en la medida en que lo consiga, señala el autor, se 
sentirá más fuerte y con mayor autoestima.  
 
Gustavo Chiozza (2022d) explica, que, cuando en nuestra vida adulta no 
soportamos las dificultades que se nos presentan, podemos “regresar” a esta 
modalidad de funcionamiento infantil. Cuando esto sucede, en lugar de intentar 
resolver las dificultades en la realidad, nos apartamos de ella y “dirigimos toda 
nuestra energía hacia un objeto que, en nuestra fantasía, nos puede dar lo que 
necesitamos sin que tengamos que hacerlo, como nos pasó cuando éramos 
chicos” (pág. 15).  
 
El autor (Chiozza, G., 2018d) plantea que, en el vínculo con este objeto ideal, 
desarrollamos dos tipos de “estrategias” para intentar obtener su ayuda: la 
estrategia de la justicia y la de la misericordia. En la primera de ellas, buscamos 



7 
 

“portarnos bien”, “hacer méritos”, para intentar conseguir así el amor -y el favor- 
del objeto, siguiendo la idea de “yo hago lo que vos querés, vos hacés lo que yo 
quiero”. Cuando no nos sentimos con la suficiente capacidad para esta 
estrategia, apelamos a la de la misericordia, que consiste en “llorar”, sufrir, 
despertar conmiseración. En ambos casos sentimos que nuestro bienestar 
depende del objeto.  
 
Gustavo Chiozza subraya que sostener la idea de la omnipotencia del objeto 
conduce, indefectiblemente, a sentir que dicho objeto es severo, exigente y cruel 
-como ocurre con el dios de la religión-. Por eso considera que, en la medida en 
que somos infantiles, vivimos asustados, pendientes del amor y de la estima del 
objeto, en quien ciframos todas nuestras esperanzas: “Cambiamos nuestro 
deseo de ser fuertes por nuestro deseo (...) de ser amados” (2022d, pág. 15). Tal 
como señala el autor, esta manera de vincularnos es inestable y nos lleva a vivir 
intranquilos, con temor a perder este amor que se nos antoja siempre insuficiente 
y del que nunca nos sentimos del todo seguros. Dentro de esta forma de vivir las 
cosas, también nos sentimos propensos al enojo, porque sentimos que, si algo 
nos falta, esto es testimonio de que el objeto no nos ama lo suficiente y por eso 
se niega a darnos lo que necesitamos. Es decir que, a partir de nuestra vivencia 
de desvalimiento, sentimos que “nuestro sufrimiento tiene que ver con alguien 
que no hace lo que tendría que hacer o hace lo que no tendría que hacer, y 
nosotros nos sentimos impotentes frente a eso” (Chiozza, G., 2023c, pág.1). 
Como vemos, un principio básico de este modo de funcionamiento es la vivencia 
de que “todo depende del otro, no de mí”. En efecto, el autor considera que, en 
la neurosis, “el tema que nuclea toda la situación es la irresponsabilidad, que es 
el gran beneficio que se busca” 9.  
 
 

- La dificultad  
 
Volviendo a la “cultura del victimismo”, varios autores coinciden en que ésta 
comenzó a desarrollarse alrededor de los años ‘60 y ‘70, sobre todo en el ámbito 
escolar y universitario de los Estados Unidos. Así, por ejemplo, Robert Hughes10 
(1993) comenta, en un tono mordaz: “Cuando el ánimo de los sesenta contra el 
elitismo entró en la educación americana, trajo consigo una enorme y cínica 
tolerancia de la ignorancia del estudiante, racionalizada como una muestra de 
consideración hacia la ‘expresión personal’ y la ‘autoestima’. En lugar de 
‘angustiar’ a los chicos pidiéndoles que leyeran más o pensaran mejor, cosa que 
podría haber perjudicado sus frágiles personalidades al tomar contacto con las 
exigencias del nivel universitario, las escuelas optaron por reducirles las lecturas 
obligatorias, reduciendo automáticamente su dominio del lenguaje. Faltos de 
experiencia en el análisis lógico, mal preparados para desarrollar y construir 
argumentos formales sobre los temas, poco habituados a buscar información en 
los textos, los estudiantes se atrincheraron en la única posición que podían 
llamar propia: sus sentimientos ante las cosas. Cuando los sentimientos y las 
actitudes son las referencias principales del argumento, atacar cualquier posición 
es automáticamente un insulto al que la expone, o incluso un ataque a lo que 
considera sus ‘derechos’. Cada argumentum se convierte en ad hominem, 

 
9 Comentario realizado en el seminario “Correlaciones teórico-clínicas VII”, el 08/05/25.  
10 Robert Hughes (1938-2012) fue un escritor y crítico de arte australiano. 



8 
 

acercándose a la condición de hostigamiento, cuando no de violación. (...) 
Introduzca esta subjetivación del discurso en dos o tres generaciones de 
estudiantes que se convierten en maestros, con las dioxinas de los sesenta 
acumulándose cada vez más, y tendrá el trasfondo de nuestra cultura de la 
queja” (págs. 78-79). 
 
Vemos que Hughes hace hincapié en que una parte central de este cambio 
cultural pasa por la búsqueda de los caminos fáciles y el rechazo a las exigencias 
y dificultades, como si fueran algo negativo.  
 
Gustavo Chiozza (2016a) se ocupa de la noción de “dificultad”, iluminándola bajo 
una nueva luz que le hace perder su connotación negativa. El autor destaca que 
de los desarrollos de Freud se desprende que es un malentendido creer que, en 
la vida, el displacer viene a arruinarnos un placer previo, sino que, al contrario, 
el placer surge de haber podido resolver el displacer que lo precede. De la misma 
manera, subraya, la dificultad no es algo que nos estropea el bienestar, sino, al 
revés, es lo que nos brinda la oportunidad de conseguir el placer que buscamos, 
en la medida en que logramos superarla.  
 
Sin embargo, lo más habitual es que, desde una concepción más inmadura, 
experimentemos las cosas de otra forma. En palabras del autor: “Tenemos una 
visión pervertida de la dificultad, como si la dificultad fuera injusta y fuera algo 
que es no deseable y algo que no debería estar y que deberíamos evitar y que 
nos deberían hacer las cosas fáciles, cuando, si uno lo piensa bien, las 
dificultades son la oportunidad de ser mejores y de tener lo que verdaderamente 
queremos”11. El autor agrega que, en realidad, bien mirada, la dificultad es 
nuestro principal aliado, porque nos indica lo que nos está faltando y, por lo tanto, 
indica también en qué dirección se encuentra el placer que buscamos, señala el 
“norte” de la acción. 
 
Nos parece que, desde otra disciplina, Bruckner (1995) coincide con esta visión 
cuando señala que, en la vida, necesitamos una dosis de dificultad y riesgo para 
poder desarrollar nuestra existencia en plenitud: “¿Cómo no ver que nuestros 
reveses, nuestros pequeños naufragios, hasta nuestros peores enemigos nos 
salvan a su manera, nos curten, nos obligan a activar en nuestro interior 
yacimientos de astucia, de dinamismo, de coraje insospechados? La fuerza de 
un carácter se mide en función de la cantidad de vejaciones, de afrentas que se 
puede encajar sin sucumbir: los obstáculos le exaltan, la hostilidad le da ánimos, 
se eleva por encima de los demás vencidos por el temor y la pusilanimidad” 
(págs. 91-92). 
 
Gustavo Chiozza (2019b) subraya que, en la medida en que logramos superar 
dificultades, nos sentimos más fuertes y valiosos; es decir, con más autoestima. 
El autor considera que la autoestima es “un afecto que surge cuando el propio 
sujeto estima con cierta objetividad que posee cualidades que hacen de él 
alguien valioso” (pág. 19). Explica que esto ocurre en la medida en que el sujeto 
se siente capaz de realizar las acciones necesarias para poder satisfacer sus 
necesidades: “Si la satisfacción es real —objetiva— y si, además, fue alcanzada 

 
11 Comentario realizado por el Dr. Gustavo Chiozza en la discusión de la presentación de la 
película “La hija oscura”, proyectada en la Fundación Luis Chiozza el 2 de septiembre de 2022.  



9 
 

por medios propios, el sujeto estima que esas cualidades valiosas pertenecen a 
lo que es su-yo; por lo tanto, se siente valioso; ese sentimiento es lo que 
llamamos autoestima” (Ibíd.). 
 
 

- Protección y preparación  
 
Retomando lo que mencionamos antes respecto de la relación entre el niño y los 
objetos que lo asisten, Gustavo Chiozza (2014d) distingue dos funciones 
diferentes que el objeto auxiliar puede asumir: la protección y la preparación. 
Explica que, de manera esquemática, éstas quedan adscriptas a la función 
maternal y paternal, respectivamente. En el primer caso, el objeto procura evitar 
que el sujeto sufra un daño para el que no está preparado; lo protege, pero no lo 
hace más fuerte. En el segundo caso, en cambio, el objeto busca fortalecer al 
sujeto, ayudándolo a aprender a enfrentarse con aquello que ya está en 
condiciones de resolver. Como dijimos, el autor considera que lo deseable sería 
que, a lo largo de la vida, el sujeto vaya necesitando y recibiendo menos 
protección y más preparación, transitando así el camino que le permite hacerse 
más capaz y más fuerte para poder realizar él mismo las acciones eficaces que 
necesita llevar a cabo para satisfacerse.  
 
Si tenemos presente estas ideas, vemos que la “cultura del victimismo”, lejos de 
seguir esta dirección, tiende a hacer prevalecer la función de protección por 
sobre la de preparación. Pensamos que, en la medida en que, por este camino, 
la sociedad busca evitarle al sujeto enfrentarse con las dificultades que la vida le 
presenta, lo debilita.  
 
Volvamos ahora a Hughes (1993) y veamos cómo continúa describiendo lo que 
él llama la “cultura de la queja”: “De la misma manera que nuestros antepasados 
del siglo XV estaban obsesionados con la creación de santos y los del siglo XIX 
con la producción de héroes, desde Cristóbal Colón a George Washington, 
también lo estamos nosotros con el reconocimiento, la alabanza y, cuando es 
necesario, la fabricación de víctimas, cuya única característica común es que se 
les ha negado la paridad con la Bestia Rubia de la imaginación sentimental, el 
varón blanco, heterosexual, de clase media. La reserva de víctimas disponibles 
diez años atrás -negros, chicanos, indios, mujeres, homosexuales- se ha 
extendido ahora para incluir cualquiera de las variedades de los mancos, los 
ciegos, los cojos y los bajos, o, para decirlo correctamente, los diferentemente 
capacitados, los que ven de otra manera y los verticalmente desajustados. 
Nunca en la historia humana hemos tenido tantos acrónimos en busca de 
identidad. Es como si todos los contactos humanos fueran una enorme llaga, 
inflamada de oportunidades para repartir involuntariamente o recibir cabreado 
cualquier tipo de ofensas” (pág. 28). 
 
Este autor describe y cuestiona lo que en los años ’90 surgió con el nombre de 
“corrección política”, un término que se refiere a evitar el lenguaje que pueda ser 
percibido como excluyente, marginador o insultante en relación con grupos 
considerados desfavorecidos o discriminados -las “minorías”-, especialmente 
grupos definidos por género y etnia. Hughes critica esta actitud como una 
impostura hipócrita que sólo se preocupa por las apariencias, sin modificar las 



10 
 

cuestiones de fondo: “Queremos crear una especie de Lourdes lingüístico, donde 
la maldad y la desgracia desaparecerán con un baño en las aguas del 
eufemismo” (Ibíd., pág. 29).  
 
El autor señala que, al mismo tiempo, cualquiera que se oponga a esta manera 
consensual de ver las cosas es acusado de forma rotunda y absoluta -por 
ejemplo, de “racista” o de “homofóbico”-. Agrega que, mientras “(...) el lenguaje 
se inflama hasta límites grotescos en el ataque, se reduce en la aprobación, 
buscando palabras que no puedan provocar la menor ofensa, ni siquiera por los 
pelos. No ‘fracasamos’, sino que ‘no conseguimos’. No somos ‘yonkis’, sino que 
‘abusamos de ciertas sustancias’. No somos ‘subnormales’, sino ‘disminuidos 
psíquicos’. Y se nos llama de otra manera hasta muertos; según recomendaba 
el New England Journal of Medicine en 1988, un cadáver debe ser calificado de 
‘persona no viva’. Por extensión, un cadáver gordo es una ‘persona no viva de 
diferente tamaño’” (Ibíd., pág. 30). 
 
 

- El malentendido del falso privilegio del padre en el complejo de 
Edipo 

 
Lo que Hughes identificó hace más de treinta años como algo incipiente, se ha 
incrementado y hoy constituye una realidad efectiva y una experiencia común. 
La “corrección política” evolucionó y se transformó en lo que actualmente se 
conoce con el nombre de movimiento “woke”. Este término significa “despierto” y 
surge en la comunidad afroamericana de Estados Unidos como una manera de 
referirse a quienes se enfrentan o se mantienen alerta frente al racismo. Luego, 
la expresión comenzó a abarcar otras cuestiones de “desigualdad social”, como 
la "desigualdad de género” y “la justicia social”. 
 
La ideología woke surge y prolifera inicialmente en el ámbito universitario 
estadounidense, para luego extenderse, poco a poco, a otros ámbitos y países. 
Con ella, surge una nueva “jerga” lingüística. Un ejemplo ilustrativo es el término 
“microagresión”12, que designa “las breves y comunes indignidades diarias —
verbales, conductuales o ambientales—, ya sean intencionales o no, que 
comunican desaires e insultos hostiles, despectivos o negativos relacionados 
con la raza, el género, la orientación sexual o la religión hacia la persona o grupo 
destinatario” (Campbell, B., y Manning, J., 2018, pág. 3). Campbell y Manning 
(2018) destacan que, para considerar una acción como “microagresión”, no hace 
falta que el supuesto agresor haya tenido la intensión de agredir, sino que basta 
con que el sujeto se haya sentido agredido. Para traer sólo un ejemplo, que un 
estadounidense le diga a un mexicano que tiene un muy buen nivel de inglés 
puede ser tomado como una microagresión, porque estaría dando a entender 
que los mexicanos en general hablan mal el inglés.  
 
Alejo Shapire13 (2024) señala que, mientras la corrección política se centraba 
sobre todo en la modificación de ciertas expresiones del lenguaje por otras que 

 
12 Otros términos que forman parte de esta nueva jerga son, por ejemplo, “microinsultos”, 
“microinequidades”, “microinvalidaciones”.  
13 Periodista argentino especializado en cultura y política exterior. Nacido en 1973, reside en 
Francia desde el año 1995.  



11 
 

promovieran la inclusividad, el wokismo no se conforma con esto, sino que 
pretende una revolución, es decir, invertir las jerarquías. Así, no se trataría de no 
discriminar, sino de discriminar “correctamente”14. Por ejemplo, la actitud de 
“ceguera ante el color de las personas” (color blind), que buscaba no tener en 
cuenta el color ni la raza de una persona a la hora de evaluar si se la admitía en 
una universidad o en un empleo, es señalada ahora como un “racismo larvado” 
y, en cambio, se promueve una política “de cupos”, donde hay que admitir a 
alguien precisamente porque es de determinada raza o color. Agrega que: “Esta 
es la base teórica del wokismo, que argumenta que perjudicar a un grupo por su 
apariencia, religión o cualquier elemento que lo encierre en un colectivo está 
justificado si este ataque intenta ‘reequilibrar’ el pasivo histórico del ‘oprimido’ 
con respecto al ‘opresor’” (pág. 106). 
 
Estas ideas nos remiten a lo que desarrolla Chiozza (1977b) en torno a la idea 
del falso privilegio del padre en el complejo de Edipo. Como sabemos, el autor 
plantea que, a los ojos del niño, “el padre aparece como el poseedor de un 
privilegio que no tiene15, cuando en realidad es el hijo el que intenta o pretende 
gozar de ese privilegio” (pág. 291). El autor agrega que “podemos sospechar que 
esta particular concepción de una injusticia, que se demuestra falsa, en el 
triángulo edípico, configura el modelo mental primitivo del sentimiento de 
injusticia frente a algunas características del mundo social que sólo en apariencia 
son injustas. Genera, además, desde uno u otro rol, y a través de múltiples 
mecanismos, la realización de efectivas injusticias encubiertas que adquieren 
plena vigencia” (Ibíd.).  
 

Siguiendo estas ideas, pensamos que el deseo expresado en la ideología woke 
de “dar vuelta” la discriminación, revela que, lejos de condenar el supuesto 
privilegio del que gozan ciertos grupos -cuyo máximo representante, como 
vimos, es el hombre blanco heterosexual-, lo que se desea es poder tener esos 
privilegios uno mismo. Así, al mismo tiempo que se acusa a ciertas personas de 
cometer una supuesta injusticia, se justifica el cometer una injusticia equivalente 
con ellas.  
 
Pensamos que, al igual que sucede en el caso del complejo de Edipo, es posible 
que muchos de los privilegios que se les adscriben a ciertos grupos de personas 
sean en verdad el resultado de una proyección que se realiza sobre ellos, 
siguiendo una fantasía de deseo según la cual existe alguien que tiene las cosas 
facilitadas, algo que, como ya vimos, es un desiderátum de esta cultura16. Tal 
como señala Chiozza: “La envidia se caracteriza por la proyección, sobre la 
situación envidiada, de otra situación ideal configurada por el goce que el sujeto 
que experimenta envidia es capaz de imaginar; goce que no suele coincidir con 
aquel otro que el sujeto envidiado alcanza” (Ibíd., pág. 291).  

 
14 Al respecto, Shapire cita a Ibram X. Kendi, autor del libro Cómo ser antirracista, quien afirma 

que “el único remedio para la discriminación racista es la discriminación antirracista” (pág. 57).  
15 Chiozza explica que, en efecto, no existe tal privilegio porque el padre no se acostó con su 
propia madre, sino con su esposa.  
16 Aclaremos que, tal como señala Chiozza (1977b), “no se trata aquí ́de pronunciarse en favor 

o en contra de una lucha contra una prohibición instaurada por la sociedad o por la cultura. Se 
trata de señalar el equívoco trascendente que surge de aducir, como fundamento de la pretensión 
que esa lucha sostiene, un derecho que emana del haberse ejercitado anteriormente un 
privilegio, cuando dicho privilegio es sólo una apariencia” (pág. 291, nota 59).  



12 
 

- El orgullo de sentirse víctima 
 
Campbell y Manning (2018) continúan describiendo la “cultura del victimismo” y 
señalan que, a diferencia de lo que ocurría en la “cultura de la dignidad”, aquí se 
busca resaltar las propias dificultades y debilidades, en lugar de las fortalezas y 
las cualidades positivas. Así, por ejemplo, cuando un joven aplica a una 
universidad, se lo alienta a incluir y resaltar en su carta de presentación los 
aspectos de su vida que impliquen sufrimiento y perjuicio; por ejemplo, si tiene 
un padre alcohólico o preso, se le aconseja no ocultarlo, sino, al revés, 
mencionarlo y darle la mayor relevancia posible. Los autores destacan que, 
dentro de este marco, la condición de víctima constituye un “estatus moral”, 
basado en el sufrimiento, la necesidad y la dependencia.  
 
En este sentido, Giglioli (2014) destaca que el “ser víctima” se transforma así en 
algo que caracteriza y define al sujeto: “La víctima promete identidad. Es algo 
real, es cierta, tiene un origen, seguridad y autoridad. ¿Qué soy? Una víctima, 
algo que no puede negarse y que nadie podría quitarme nunca. (...) [La víctima] 
pide seguir siendo, dolorosa pero orgullosamente, lo que es. No pretende 
transformaciones, renuncias, sacrificios. El sacrificio ya se ha producido, no se 
necesitan más. Ya hemos dado, ahora nos espera descansar en nosotros 
mismos” (pág. 91).  
 
En psicoanálisis, utilizamos el término “castración” para aludir a la vivencia de 
encontrarse con el límite de la propia potencia, algo que nos duele asumir. Al 
respecto, Gustavo Chiozza señala que antes todo lo que se experimentaba como 
una castración despertaba vergüenza y se lo intentaba ocultar. Sin embargo, hoy 
en día se lo exhibe con orgullo, porque, al decir del autor17, “se exacerbó esta 
idea de que, si yo estoy castrado, la culpa es del otro”. Al mismo tiempo, se busca 
aumentar la propia debilidad, desde una fantasía “extorsivo melancólica”, según 
la cual, mientras más débil sea uno, más chances tiene de ser asistido por el 
objeto: “(...) para el «yo infantil»18, permanecer en la frustración, alimentarla, 
exhibirla y hacerla parecer, incluso, mayor de lo que es, resulta la mejor 
estrategia para convocar el auxilio del objeto. En otras palabras, el «yo infantil», 
ante la frustración, inmediatamente tiene que ponerse a llorar. Mientras que para 
el «yo adulto» la frustración es algo que lo acerca a la muerte, para el «yo 
infantil», en cambio, la frustración es algo que lo acerca al placer, dado que es la 
señal que convoca la asistencia del objeto auxiliador. Mientras que para el «yo 
adulto» la frustración es el testimonio de una ineficacia que lo avergüenza, para 
el «yo infantil» la frustración es un mérito: el testimonio de que ya ha sufrido lo 
suficiente y que ya es hora de recibir su recompensa” (Chiozza, G., 2016a, págs. 
20-21). Siguiendo estas ideas, podemos decir que la ideología del “victimismo” 
estimula al “yo infantil” en desmedro del “yo adulto”.  
 
 
 

 
17 Participación realizada durante la discusión del trabajo “Algunas reflexiones en torno al 
fenómeno denominado ‘bullying’”, presentado por la Lic. Sofía García Belmonte y la Dra. María 
Adamo el 6 de octubre de 2023 en la Fundación Luis Chiozza.  
18 El autor utiliza las expresiones “yo adulto” y “yo infantil” de manera representativa, para aludir 
a aspectos que predominan en determinado momento en cada persona.  



13 
 

- La búsqueda de seguridad  
 

Como parte de la búsqueda de protección que caracteriza a la “moral cultural” 
prevalente en la actualidad, existe una gran valoración de la seguridad y una 
aversión al riesgo. En este sentido, Campbell y Manning (2018) señalan que, en 
las sociedades occidentales, vemos un incremento histórico en la seguridad de 
la población, tanto en lo que respecta al desarrollo del sistema judicial, como a 
los progresos tecnológicos, el aumento de la producción de alimentos y un mayor 
acceso a la atención médica, entre otros. Esto, lejos de conducir a una mayor 
satisfacción, ha llevado a un incremento en la expectativa de que la vida debe 
ser segura, de manera tal que hoy en día las personas tienden a ser menos 
propensas que antes a soportar cualquier accidente o mala fortuna como una 
parte normal de la existencia.  
 
Sin embargo, la seguridad no es planteada como una meta a lograr, sino como 
un derecho a exigir. Así, por ejemplo, los estudiantes universitarios exigen que 
existan los llamados “espacios seguros” (safe spaces), que son aulas o recintos 
donde puede reunirse una determinada “minoría” con la garantía de que nadie le 
dirá nada ofensivo ni cuestionará sus ideas (Ibíd., pág. 79).  
 
Como venimos viendo, esta búsqueda de seguridad y garantías determina que 
el sujeto se vuelva cada vez más infantil y dependiente. Tal como subraya 
Gustavo Chiozza, la libertad conlleva siempre un riesgo e implica asumir una 
responsabilidad. Retomando una cita de Fernando Savater que trae el autor, 
podemos decir que, en la “cultura victimista”, el sujeto siente: “Quiero ser libre, 
verdaderamente libre, y que además nunca pueda pasarme nada malo por 
serlo”. Pero “lo cierto es que la libertad puede traer buenas o malas 
consecuencias, de otro modo no es libertad” (Chiozza, G., 2016, pág. 130).  
 
Otro término que se ha instalado en el marco de la ideología “woke” es el de 
“advertencias de contenido” (trigger warnings), que designa a los avisos previos 
a la lectura de una novela, la visualización de una película o la asistencia a una 
determinada clase, que tienen como objetivo avisar a la persona del contenido 
potencialmente delicado que puede encontrar y que podría suponer algún tipo 
de impacto emocional negativo, especialmente si esa persona ha experimentado 
algo similar en el pasado. El concepto nació asociado al diagnóstico de estrés 
post-traumático, buscando proteger a una persona de un estímulo que pudiera 
“gatillar” o “disparar” recuerdos traumáticos que no estuviera en condiciones de 
soportar. Sin embargo, Campbell y Manning (2018) señalan que, como sucede 
con muchos otros conceptos19, este término se fue haciendo cada vez más 
extensivo, para llegar a incluir cualquier estímulo o contenido penoso o 
desagradable. Del mismo modo, el concepto de “trauma” se fue haciendo cada 
vez más amplio, al punto que en la cuarta edición del DSM20, publicada en 1994, 
el término incluía cuestiones como conflictos maritales, enfermedades crónicas, 
pérdidas laborales, e incluso experiencias indirectas, como enterarse de que 
alguien querido sufre una enfermedad potencialmente mortal: “Con sus reclamos 
por incluir advertencias de contenido, vemos a los activistas universitarios 

 
19 Por ejemplo, con conceptos como “abuso”, “racismo” y “violencia”.  
20 Diagnostic and Statistical Manual of Mental Disorders (Manual diagnóstico y estadístico de los 
trastornos mentales), publicado por la Asociación Estadounidense de Psiquiatría. 



14 
 

ampliar aún más el uso del término, hasta abarcar cosas que antes se 
consideraban simplemente desagradables, molestas o incómodas” (págs. 91-
92). Así, en las universidades se exige que existan “espacios seguros” donde 
haya una ausencia total de “disparadores” potencialmente traumáticos. Al 
respecto, los autores comentan: “Dada la amplia noción de lo que constituye un 
disparador, esto puede significar en la práctica un espacio donde se los proteja 
de toda clase de palabras e imágenes” (pág. 81).  
 
Otra característica que señalan es que estas advertencias de contenido antes se 
concentraban en los niños y adolescentes, pero actualmente se extienden al 
público adulto. Además, los adolescentes y los adultos jóvenes apoyan y toman 
parte en estas campañas mucho más que en décadas anteriores, cuando solían 
resistirse a este tipo de protección y regulación. En este punto, consignan el 
comentario de un crítico de esta ideología, que afirma, no sin ironía: “Advertencia 
de contenido: en la realidad no existen los espacios seguros” (Ibíd., pág. 82).  
 
 

- La sobreprotección 
 
Campbell y Manning (2018) destacan los daños que puede producir esta 
búsqueda de seguridad a ultranza. Explican que esta cultura de protección 
extrema conduce a que todo aquello que es displacentero sea magnificado y 
transformado en una amenaza a la seguridad personal y, en lugar de ser visto 
como un desafío a superar o una dificultad con la que hay que aprender a lidiar, 
sea tomado como un peligro del cual solo alguien poderoso puede protegernos. 
Agregan que, desde este punto de vista, “no sólo todo lo que es dañino y opresivo 
es malo, sino que todo lo malo es considerado dañino y opresivo” (Ibíd., pág. 95).  
 
De acuerdo con esta tendencia, se observa un mayor “proteccionismo”, tanto a 
nivel familiar, como escolar, universitario y social en general. Así, por ejemplo, 
los autores describen que la actitud de los padres hacia sus hijos es de cada vez 
mayor regulación, supervisión y protección, comparado con épocas anteriores. 
Se trata de “padres helicóptero” (helicopter parenting), así llamados porque 
“siempre están rondando cerca, listos para intervenir y ayudar a su hijo a lidiar 
con los problemas de la vida” (Ibíd., pág. 149). En esta misma dirección, muchos 
padres y docentes cuestionan los juegos competitivos, porque consideran que la 
idea de ganadores y perdedores implica un grado de inequidad social y por eso 
realizan esfuerzos por borrar la distinción entre ganar y perder, por ejemplo, 
entregándoles premios a todos los participantes de un certamen. Por este 
camino, se llega al extremo de querer evitarles a los niños y adolescentes 
cualquier tipo de fracaso y frustración. Los autores explican que la protección 
parental no sólo se intensificó, sino que también se extiende a edades más 
adultas que antes; así, por ejemplo, actualmente las universidades no sólo hacen 
folletos dirigidos a los estudiantes, sino también a sus padres. 
 
En este contexto, la filósofa española Montserrat Nebrera acuñó el término 
“generación de cristal”21 para describir la fragilidad emocional de los 

 
21 La expresión pretende caracterizar a la población nacida entre 1995 y 2010 (que otros autores 
denominan “generación Z”). Si bien pensamos que esta descripción difícilmente pueda 



15 
 

adolescentes y jóvenes contemporáneos, quienes parecen ser más sensibles y 
vulnerables debido a una crianza sobreprotectora por parte de sus familias. La 
autora considera que estos jóvenes se caracterizan por tener baja tolerancia a la 
crítica y a la frustración, una necesidad constante de reconocimiento y una 
marcada dificultad para tomar decisiones22. Explica que nacieron rodeados 
de prestaciones y servicios -entendidos como “conquistas irreversibles”- en un 
llamado “estado del bienestar”, y que viven inmersos en la idea de que la 
protección del Estado habrá de extenderse hasta donde ellos necesiten23.  
 
En relación a la sobreprotección, Hughes (1993), ya en los años ‘90, cuestionaba 
la existencia de una ley académica universitaria, según la cual un estudiante 
puede ser castigado por ofensas verbales que no merecerían sanción fuera de 
la universidad, de acuerdo con la ley real del país: “Esta disociación está 
enraizada en la fantasía utópica sobre la naturaleza y el papel de las 
universidades: son, o deberían ser, Arcadias24. Pero en la práctica puede 
perjudicar al estudiante en su desarrollo de niño protegido a adulto capacitado, 
que no es un estado arcádico. Como dijo una administradora (negra, por cierto) 
de una universidad municipal de Colorado, Gwen Thomas, en un debate 
celebrado en Stanford: ‘En cuanto a facilitar un entorno educacional no 
intimidatorio, nuestros jóvenes tienen que aprender a vivir en los campus 
universitarios, tenemos que enseñarles a enfrentarse con situaciones adversas, 
tienen que aprender a superar el lenguaje ofensivo que les resulta hiriente y 
doloroso’” (pág. 37).  
 
Siguiendo lo que plantean los autores más actuales, esta tendencia se fue 
extendiendo hasta que, hoy en día, se llega a esperar que la sociedad en su 
conjunto -no sólo los ámbitos más preservados, como la universidad- sea una 
suerte de paraíso algodonado donde no existan adversidades.  

 
 

- La “justicia social” 
 
En este marco se instala también la idea de “justicia social”; un concepto que, 
según señalan Campbell y Manning (2018), es controvertido y difícil de definir. Al 
respecto, citan a Hayek25, quien dice que, luego de haber intentado, sin éxito, 
encontrar el significado de este término durante diez años, llega a la conclusión 
de que se trata de “una fórmula vacía, utilizada convencionalmente para afirmar 
que una determinada demanda está justificada sin dar ninguna razón” (pág. 188). 
Intentando explicar el concepto, los autores plantean que la justicia social “tiende 
a ser vista principalmente como algo que atañe a la redistribución de los bienes 
y servicios para mejorar la situación de los desfavorecidos” (Ibíd., pág. 189). Es 

 
circunscribirse tan esquemáticamente a una determinada generación, creemos que puede 
reflejar una tendencia que se ha vuelto más marcada en las últimas décadas. 
22 Artículo publicado el 20 de mayo de 2021 en el Diario catalán El Nacional (elnacional.cat/es). 
23 A su vez, la psicóloga estadounidense Elaine Aron acuñó el término “personas altamente 
sensibles” (PAS) para poder diagnosticar a las personas que son conscientes de las sutilezas de 
su entorno y se abruman más fácilmente cuando se encuentran con estímulos intensos. 
24 De “Arcadia”, región de la antigua Grecia. Lugar o ambiente utópico e idílico, cuyo referente 
originario era el mundo pastoril clásico. 
25 Friedrich August von Hayek (1899-1992) fue un economista, jurista y filósofo austríaco, 
discípulo de von Mises, ganador del Premio Nobel de Economía en 1974. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Economista
https://es.wikipedia.org/wiki/Jurista
https://es.wikipedia.org/wiki/Fil%C3%B3sofo
https://es.wikipedia.org/wiki/Premio_Nobel_de_economia


16 
 

decir que este concepto hace referencia a la igualdad y a la equidad social, 
donde se supone que el Estado tiene la obligación de procurar el equilibrio entre 
la población, en beneficio de las personas consideradas “desfavorecidas”, en lo 
que respecta a cuestiones como diferencias de clase, dinero, raza y género.  
 
Campbell y Manning explican que el concepto surge en el siglo XIX, dentro del 
pensamiento católico. Citan al Catecismo de la Iglesia Católica: “La sociedad 
garantiza la justicia social cuando proporciona las condiciones que permiten a 
las asociaciones o a los individuos obtener lo que les corresponde, según su 
naturaleza y vocación. La justicia social está vinculada al bien común y al 
ejercicio de la autoridad” (Ibíd.). Los autores subrayan la dificultad para 
determinar qué es lo que “le corresponde” a cada asociación o individuo, cuestión 
que no está incluida en la definición del término. También Chiozza, en reiteradas 
ocasiones, ha destacado esta misma cuestión. En este sentido, recientemente 
señaló que, al proclamar la necesidad de una justicia social, se olvida “que es 
difícil identificar quién es el que va a establecer el tema (...) de que cada uno 
debe recibir según su necesidad y dar según su capacidad, y falta saber quién 
es el que juzga acerca de capacidades y necesidades”26.  
 
Campbell y Manning consideran que, hoy en día, el término “justicia social” se 
utiliza sobre todo como una etiqueta que alude a la agenda de lo que describimos 
como “cultura del victimismo” y que ambos conceptos están tan ligados, que esta 
última también podría llamarse “cultura de la justicia social”.  

 

Vemos entonces que el reclamo implícito en la idea de “justicia social” refleja, a 
nivel social, la cuestión central de lo que, a nivel individual, identificamos como 
“neurosis”: la idea de que otro tiene que hacerse responsable por uno mismo. El 
sujeto esgrime que la sociedad “le debe” y, así, le reclama que lo “indemnice” por 
su sufrimiento y que satisfaga sus carencias.  
 
 

- Víctima y victimario: dos caras de la misma moneda 
 
Como vemos, en esta manera de ver las cosas, existe un sujeto “deudor” o 
“culpable” y un sujeto “inocente” y “acreedor”. Esto nos lleva a un punto central 
de esta temática: así como existe una víctima, también existe un “victimario”, es 
decir, alguien a quien se considera culpable del daño o sufrimiento de la 
víctima27. Este lugar lo ocupa un sujeto supuestamente “privilegiado”, por 
ejemplo, típicamente, el varón, el sujeto de raza blanca, la persona adinerada o 
la heterosexual. Si la víctima es siempre débil, necesitada y “acreedora”, el 
victimario u “opresor” es siempre alguien a quien se lo considera fuerte, potente 

 
26 Alude a la frase: “De cada cual, según sus capacidades; a cada cual, según sus necesidades”, 
popularizada por Karl Marx. En la historia de nuestro país encontramos el epítome de este 
pensamiento en la frase: “Donde hay una necesidad, nace un derecho”, atribuida a Eva Duarte 
de Perón. 
27 Shapire (2024), junto a otros autores, plantea que esta ideología surge en la medida en que el 
comunismo entra en crisis y se va extinguiendo. Así, a fines del siglo XX, la izquierda, que ofrecía 
una dicotomía basada en la lucha de clases (burgués-opresor/trabajador-oprimido) pierde fuerza 
frente al fracaso del marxismo y debe reformular sus doctrinas. De esta manera, el abordaje 
economicista de los conflictos sociales dio paso al étnico-sexual: “La izquierda cambiaba la lucha 
de clases por la lucha de razas y sexos” (pág. 56).  



17 
 

y “deudor”. Y, como destacan varios autores, esta manera de ver las cosas es 
“unidireccional”: por definición, el victimario no puede ser víctima, ni la víctima 
puede ser victimaria. Así, por ejemplo, se considera imposible que una persona 
de raza blanca se pueda sentir discriminada por su color de piel y, a la inversa, 
una persona de raza negra no puede ser considerada racista, así como tampoco 
una mujer puede ser considerada sexista. Lo mismo en lo que respecta a la 
censura: “por definición, el oprimido no puede censurar a su opresor” (Campbell, 
B. y Manning, J., 2018, pág. 25). 
 
Cuestionando esta visión, Campbell y Manning destacan la intolerancia y la 
actitud censuradora de quienes se consideran “víctimas” para con el supuesto 
“opresor”. Así surge la política de la “cancelación”, según la cual los grupos que 
se sienten dañados o atacados reclaman que se restrinja la libertad de expresión 
de quienes identifican como “agresores”. Por ejemplo, se exige -y se obtiene- la 
cancelación de conferencias en las universidades cuando el expositor es alguien 
con un discurso con el que los “activistas” no coinciden. En este marco, surge el 
término “crybully”, una condensación de “crybaby” (“llorón”) y “bully” (“bravucón”), 
que alude a la actitud de hostigamiento que la supuesta “víctima” a menudo 
ejerce hacia el “agresor”. Agreguemos que, muchas veces, lo que transforma a 
alguien en “agresor” es solo el hecho de no estar de acuerdo con la opinión de 
la “víctima”. Teniendo en cuenta estas ideas, podemos concluir que, en última 
instancia, “víctima” y “victimario” constituyen dos caras de una misma moneda.  
 
En esta misma línea, se habla también de “proteccionismo vengativo” para aludir 
al hecho de que no sólo se reclama una protección frente a cualquier idea o 
palabra que se experimenta como inconfortable, sino que también se busca 
perseguir y castigar a cualquiera que pretenda interferir con este objetivo o no 
esté de acuerdo con él. Vemos entonces que, en esta “cultura del victimismo”, 
existen creencias que actúan como “mandamientos”, cuyo cumplimiento se vigila 
y que nadie puede cuestionar, a riesgo de ser denunciado, acusado, perseguido 
y castigado28.  
 
Al respecto, Shapire (2024) sostiene que el “wokismo” “se parece menos a un 
movimiento político que a una religión secular. Tiene un dogma, postulados que 
no pueden ser sometidos al escrutinio científico (infalsificables) e impone una 
moral binaria que separa al mundo entre buenos y malos en función de su 
identidad al nacer (es hereditaria). Esta segregación es purista, puritana y 
sectaria, obsesionada con detectar, denunciar y castigar las transgresiones a su 
visión del mundo. Practica la censura a artistas y obras, incluyendo verdaderos 
autos de fe; ataca a figuras públicas, pero también al anónimo compañero de 
trabajo; utiliza el escrache y las excomuniones a través de la muerte social de 
quienes se apartan del rebaño, y administra sentencias que cuestan el trabajo y 
la inclusión en listas negras. Así, el mero ‘yo te creo, hermana’ es toda la prueba 

 
28 Campbell y Manning explican que esta idiosincrasia promueve que quien se siente víctima a 

menudo exagere o hasta invente el supuesto daño recibido, como una forma de buscar ser 
escuchado y atendido. Describen lo que llaman “pánico moral”, una reacción intensa y en cierto 
modo contagiosa -tipo “caza de brujas”-, frente a una supuesta amenaza que suele ser mucho 
menor de lo que se imagina o hasta inexistente.  



18 
 

necesaria para desatar un castigo inapelable por fuera del debido proceso legal. 
Y no hay rehabilitación posible” (pág. 73)29.  
 
Como vemos, en la “cultura del victimismo” las “víctimas” siempre tienen razón, 
mientras que los “opresores” o “privilegiados” nunca la tienen. Para ser bien visto, 
entonces, es necesario darles la razón a las “víctimas”; pero, tal como señala 
Giglioli (2014): “No se trata (...) de un ‘sé bueno y dame la razón’, sino más bien 
de un ‘dame la razón y serás bueno’” (pág. 32). 
 
Este autor plantea que la actitud “victimista” es estimulada por la sociedad de 
consumo: “En el discurso del capitalista (...) la instancia prohibitiva se anula para 
ventaja de un super-yo no menos exigente, que por su parte apremia de este 
modo: consume, dilapida, goza, pues te espera la felicidad aquí y ahora, entera 
y rápidamente, sin obstáculos internos ni posiblemente externos. El mundo está 
para que goces de él; no te sometas a la ley del otro; cree en tu imaginario como 
en la cosa más verdadera y justa que pueda haber. Tienes derecho a ello, y, si 
se te niega, eres una víctima” (Ibíd., pág. 53). En esta misma dirección, agrega 
que “la necesidad de legitimar las propias opiniones en términos de la ofensa o 
el sufrimiento padecidos une a los hombres cada vez más a las propias ofensas 
[...]: ‘eso que necesito’ se define entonces en términos de ‘eso que me ha sido 
negado’” (Sennet30, citado por Giglioli).  
 
 

- El malentendido que nos lleva a desear ser víctimas 
 
Por este camino, podemos comprender que el ser considerado víctima se 
transforme en algo deseado, algo por lo que incluso bien valdría la pena 
“competir”. Así, en lugar de intentar aumentar la propia capacidad, se busca 
exhibir e incrementar la debilidad y el sufrimiento propios todo lo posible. En este 
sentido, Bruckner (1995) reflexiona: “¿En qué consiste el orden moral hoy en 
día? No tanto en el reino de los biempensantes como en el de los biendolientes, 
en el culto a la desesperación convencional, la religión del lloriqueo obligatorio, 
el conformismo del infortunio con el que tantos autores elaboran una miel un 
poco demasiado adulterada. Sufro, luego valgo. En vez de rivalizar en la 
excelencia, en el entusiasmo, hombres y mujeres compiten en la exhibición de 
sus desdichas, hacen una cuestión de honor de la descripción de los tormentos 
particularmente espantosos que presuntamente soportan” (pág. 89). Enseguida, 
el autor nos advierte que “esa idolatría que consagramos al dolor va pareja con 
un terror a la adversidad; no se trata del aprendizaje de la fortaleza sino del de 
la blandenguería” (Ibíd.).  
 
Bruckner, junto a otros autores, señala que la actitud “victimista” pretende 
justificar los propios deseos sin asumir la responsabilidad por ellos: “La 
victimización nunca es más que una forma dramatizada del infantilismo. Así 
pues, lo queremos todo y su contrario: que esta sociedad nos proteja sin 

 
29 Nos parece importante consignar que también las personas acusadas de ser “victimarias” a 
menudo recurren a la lógica de victimizarse frente a esta circunstancia, dándose así la misma 
situación, sólo que con una inversión de los roles.  
30 Richard Sennet es doctor en Filosofía, sociólogo, historiador y académico estadounidense, 
nacido en 1943. Esta cita corresponde a su libro La autoridad (1980).  

https://es.wikipedia.org/wiki/Acad%C3%A9mico_(ocupaci%C3%B3n)


19 
 

prohibirnos nada, que nos cobije sin obligaciones, que nos asista sin 
importunarnos, que nos deje tranquilos, pero nos envuelva en las densas redes 
de una relación afectuosa; resumiendo, que esté ahí para nosotros sin que 
nosotros estemos ahí para ella”. Y, más adelante, agrega: “Erigido en norma 
absoluta, el principio de placer (...) nos debilita (...)” (pág. 70). 
 
Pensamos que es importante hacer consciente que este deseo de ser 
considerado víctima y de asumir una actitud infantil está lejos de ser una ventaja 
y contiene un profundo malentendido.  
 
Gustavo Chiozza destaca que lo que todos, en el fondo, deseamos, es sentirnos 
menos desvalidos y más fuertes, incrementar nuestra autoestima: “Si el principio 
de la vida anímica es la debilidad del yo, la finalidad de la vida anímica es adquirir 
la fortaleza; es decir, lograr la potencia suficiente como para poder llevar a cabo 
la acción específica en la realidad; la acción que cancele el estímulo perturbador 
y permita transformar el displacer de la dificultad en el placer de la superación” 
(2019b, pág. 21). Ahora bien, como explica el autor, por más ayuda que el objeto 
pueda darnos, la asistencia ajena, justo por ser ajena, no puede resolver el 
desvalimiento propio. En efecto, mientras más eficaz es la ayuda que brinda el 
objeto, más desvalido y dependiente se siente el sujeto.  
 
Siguiendo estas ideas, pensamos que un enfoque fructífero es ver en el 
consenso de la “cultura del victimismo” un reflejo de nuestros propios aspectos 
neuróticos que nos llevan a asumir una posición infantil frente a la vida, que 
desemboca en un callejón sin salida. En efecto, esta actitud, lejos de 
satisfacernos, nos condena a la frustración, ya que nos conduce por un camino 
que nos aleja de la autoestima. Para encontrar lo que deseamos, necesitamos 
cambiar el rumbo: “Deshacer este malentendido es comprender que el único que 
puede resolver el desvalimiento es el propio sujeto y que, para hacerlo, el primer 
paso es prescindir de la asistencia ajena, ya que ella condiciona el desvalimiento. 
Al prescindir de la asistencia ajena aparece la frustración; y si el sujeto es capaz 
de soportarla, ya encuentra la primera ocasión de experimentar autoestima” 
(Chiozza, G., 2019b, pág. 21).  
  



20 
 

Algunos aspectos del “sentirse víctima” vinculados a la tarea analítica  
 
 

“Lo que Ricardo31 ha querido decir es lo siguiente: La Naturaleza 
ha cometido conmigo una grave injusticia negándome una figura 
agradable que conquiste el amor de los demás. Así, pues, la vida 
me debe una compensación que yo me procuraré. Tengo 
derecho a considerarme como una excepción y a superar los 
escrúpulos por los que otros se dejan detener en su camino. 
Puedo cometer injusticias, pues se han cometido conmigo...  
 
Y ahora sentimos ya que también nosotros podríamos llegar a 
ser como Ricardo, e incluso que lo somos ya en pequeña escala. 
Ricardo es una ampliación gigantesca de una faceta que 
también en nosotros encontramos. Todos creemos tener motivo 
para estar descontentos de la Naturaleza por desventajas 
infantiles o congénitas; y todos exigimos compensación de 
tempranas ofensas inferidas a nuestro narcisismo, a nuestro 
amor propio”.  
 

Sigmund Freud (1916d, pág. 322) 
 

 
 
Como dijimos en la introducción, resulta enriquecedor pensar que existe una 
relación entre las afecciones de un individuo y las de la sociedad en la que éste 
vive inmerso; es decir que “la enfermedad personal y los malestares colectivos 
se comportan como si fueran las dos caras de una misma moneda” (Chiozza, L., 
2019, pág. 119). A lo largo del apartado anterior intentamos vincular estas dos 
“caras”, relacionando distintas características del consenso dentro del cual 
vivimos con aspectos centrales de lo que, desde el psicoanálisis, concebimos 
como “neurosis”.  
 
En lo que sigue, haremos referencia a algunos aspectos del “sentirse víctima” 
vinculados a la tarea analítica, teniendo presente que, como señala Chiozza, 
“cuando exploramos nuestros remanentes edípicos en la platina del microscopio 
psicoanalítico (constituido, en la sesión de psicoanálisis, por las transferencias 
recíprocas de una relación tú y yo), todo nos induce a pensar que nos 
enfrentamos con los integrantes ‘atómicos’ de una ‘molécula colectiva’, ubicua y 
caótica, a la que solemos atribuir el origen ‘social’ de nuestro malestar personal” 
(Ibíd., pág. 70).  
 
Como ya destacamos antes, la actitud básica del psicoanálisis frente a cualquier 
síntoma del paciente es tomarlo como el cumplimiento de un deseo inconsciente. 
Al respecto, Gustavo Chiozza remarca que se trata de una “postura operativa” -
ya que no sabemos cómo las cosas son “en sí”- que nos permite trabajar y que 
ha demostrado ser fructífera.  
 

 
31 Freud se refiere a Ricardo III de Inglaterra (1452-1485), quien fuera inmortalizado en la obra 
homónima de William Shakespeare.  



21 
 

Chiozza (2021) ilustra la relación entre lo que hacemos y lo que padecemos con 
la frase: “Lo que nos hace la vida que hacemos”. En este sentido, el tratamiento 
analítico puede operar únicamente sobre “la vida que hacemos”. Es decir que, 
para poder analizar a un paciente, debemos partir de la idea de que él tiene “algo 
que ver” con aquello que, a su vez, padece, porque, sólo si es así, él y nosotros 
tenemos algo para hacer.  
 
En esta misma dirección, Gustavo Chiozza señala que, en términos de la clínica 
psicoanalítica, podemos decir: “Si el principio de todas las defensas neuróticas 
es la vivencia de desvalimiento infantil, la finalidad del tratamiento psicoanalítico 
es lograr que el paciente cambie el sentimiento de desvalimiento por el 
sentimiento de autoestima” (2019b, pág. 21). Como vimos, el autor destaca que 
el sentimiento de autoestima no puede obtenerse “desde afuera” -no puede 
brindarlo el objeto a través de la asistencia ajena-, sino que sólo puede ser 
construido por el mismo sujeto, en la medida en que logra ir realizando acciones 
eficaces en la realidad. En este sentido, el autor considera que el objetivo de la 
tarea analítica puede concebirse como el intento de ayudar al paciente a 
completar el desarrollo que quedó interrumpido, es decir, de instarlo “a completar 
ese crecimiento que va de la inmadurez a la madurez; de la debilidad a la 
potencia; de la frustración a la satisfacción” (Chiozza, G., 2016a, pág. 5).  
 
Compara la tarea analítica con la función parental y explica que, para lograr su 
objetivo, el analista se propone tener con el paciente un vínculo “más sano” que 
los que éste tuvo en el pasado. En la medida en que busca ayudarlo a 
enfrentarse mejor con la realidad, la tarea del analista se centra, en esencia, en 
la función paternal de “preparar”: “(...) todo analista –hombre o mujer– debe 
ejercer su función desde el rol masculino; todo analista debe ser para su 
paciente, un «padre»” (Ibíd., pág. 17)32.  
 
Dado que, como vimos, la neurosis gira en torno a un deseo de irresponsabilidad, 
es habitual que el paciente se presente como “víctima de sus circunstancias”, 
aludiendo que lo que le sucede es “por culpa” de un tercero, como la mujer, los 
hijos, el jefe o la sociedad. Gustavo Chiozza33 señala que, si aceptamos esta 
“tesis”, llegamos a un callejón sin salida: “La tesis es que cuando a un hijo lo 
crían mal, no le dan amor, no tiene su lugar, no le dan modelos y se cría en una 
familia enferma y en un consenso enfermo, el psicoanálisis no tiene nada para 
hacer”. Explica que este planteo, para nosotros -psicoanalistas- es una “trampa”, 
porque, si bien no negamos que el contexto en el que el paciente vive pueda 
tener su fuerza, el psicoanálisis se enfoca en el punto de vista individual: “No 
necesariamente los problemas surgen porque uno quiere, pero el psicoanálisis 
los enfoca de esta manera. Esa es la segunda hipótesis, que detrás de cada 

 
32 El autor considera que la función maternal, de protección, también está presente en el análisis, 
pero, siguiendo la metáfora utilizada por Freud, la compara con el “cobre” de la psicoterapia, por 
oposición al “oro puro” del psicoanálisis, que radicaría, como dijimos, en la función de 
preparación. Explica que la función de protección es más necesaria en el tratamiento de 
pacientes muy enfermos, débiles y dañados, que no soportan el trato con la realidad, hasta tanto 
se encuentren un poco más fortalecidos para poder enfrentarse con ella.  
33 Comentario realizado por el Dr. Gustavo Chiozza durante la discusión del trabajo “Acerca de 
una paciente adolescente y su tratamiento psicoanalítico”, presentado por la Dra. Marisa 
Etcheverry y el Lic. Maximiliano Pellicori en la Fundación Luis Chiozza el 30 de junio de 2023.  



22 
 

conflicto hay un deseo. Y lo que tiene de bueno esta hipótesis es que, al 
devolverle la responsabilidad al sujeto, se le devuelve la potencia”.  
 
También Bruckner (1995), en concordancia con estas ideas, destaca esta 
relación entre responsabilidad y potencia. Al describir la postura demandante e 
irresponsable de quien se coloca en el lugar de víctima, subraya que asumir esta 
actitud no es algo gratuito: “Hay que pagar un precio por la representación del 
maltratado, y ese precio es la disminución de la vitalidad” (pág. 91). Plantea que 
existen dos maneras de tratar un fracaso: o bien imputándoselo a uno mismo y 
sacando las conclusiones pertinentes, o bien acusando a un tercero a quien 
designamos como responsable de nuestra pérdida. Destaca que, mientras el 
primer enfoque nos permite realizar una introspección y crecer a partir de ella, el 
segundo nos condena a sentirnos incapaces, frustrados y a repetir el fracaso: 
“La finalidad de la existencia ya no consiste en crecer o en superarse, sino en 
preservarse entre algodones” (Ibíd.). El autor señala que, cuando optamos por 
el camino de la victimización, “la reivindicación de autonomía abdica en un 
frenético afán de asistencia, el valor de afirmarse desemboca en la cultura de 
una felicidad mezquina y temerosa basada en el adormecimiento y la protección. 
Precisamente aquel que se pretendía dueño de sí mismo y del mundo se 
convierte en esclavo de sus propios temores y no tiene más remedio que pedir 
ayuda y sobrevivir apoyándose en todo tipo de muletas” (Ibíd.).  
 
Sabemos que salir de este camino no es fácil, porque, además, a menudo, a la 
satisfacción que se busca conseguir a través del reclamo extorsivo y melancólico 
se le agrega un placer masoquista que ya se está obteniendo, directamente, del 
sufrimiento. Cuando las cosas llegan a este punto, se da la paradoja de que el 
sujeto, en el fondo, no desea que su reclamo se satisfaga, porque esto le 
estropearía el placer que ha aprendido a obtener a través del dolor, al que no 
desea renunciar. En una ocasión reciente, Chiozza describía esta situación con 
estas palabras: “El melancólico lo que quiere es anclarse en que algo le falta, 
que se lo tienen que dar y disimular que el hecho de no recibirlo le produce un 
goce intenso”34.  
  
En este sentido, nos resultó interesante lo que comentaron los Dres. Luis y 
Gustavo Chiozza en ocasión de la presentación de la película Rabbit Hole en el 
Ciclo de Cine y Psicoanálisis de nuestra institución35. Señalaban cómo la 
protagonista del film -una mujer cuyo hijo de 4 años ha muerto en un accidente- 
busca adquirir una identidad a partir de su condición de víctima y no está 
dispuesta a renunciar a ella. Siente que su desgracia es su “condecoración” y 
que su identidad es ser “la madre a quien se le murió, en un accidente trágico, 
un hijito de 4 años”. Lejos de buscar duelar esta pérdida, ella necesita que todos 
la tengan muy presente: “si alguien se olvida de este asunto y se elaboró, yo 
siento que pierdo mi identidad, (...) por favor que nadie se olvide de esto porque 
es mi único orgullo”. Es decir que “(...) esta es la enfermedad y tiene que ser 
inconsolable porque si es consolable se pierde todo”. 
 

 
34 Comentario realizado en el seminario teórico del jueves 5 de junio de 2025.  
35 La película fue presentada por la Lic. Mirta Dayen el 1 de julio del 2011. Las citas textuales 
corresponden a intervenciones del Dr. Luis Chiozza. 



23 
 

Nos parece importante subrayar que también desde nuestro rol de analistas 
podemos caer en el malentendido de sentirnos víctimas; por ejemplo, podemos 
sentirnos víctimas junto al paciente. En efecto, es habitual que, al igual que él, 
nos veamos tentados de “culpar” de su malestar a sus objetos; así, ellos son “los 
malos” y nosotros nos sentimos “buenos”. Pero, cuando hacemos esto, 
“hacemos de la impotencia una virtud, una victimización, donde afuera están los 
malos, contra los que deberíamos poder luchar y no podemos”36. Al igual que 
sucede con el paciente, el precio que pagamos por sentirnos “buenos” es 
sentirnos impotentes. Porque, tal como subraya Gustavo Chiozza, si el paciente 
no es parte del problema, tampoco es parte de la solución; y si nosotros no 
somos parte del problema, tampoco somos parte de la solución37.  
 
En esta misma dirección, cuando, desde nuestros propios aspectos neuróticos, 
deseamos que el paciente nos necesite y nos brinde su reconocimiento y su 
amor, sentimos que nuestro bienestar depende de él. Si surge la posibilidad de 
que interrumpa el tratamiento, nos sentimos dañados y traicionados; nos 
enojamos y nos desesperamos. Nos sentimos entonces víctimas del paciente. 
Tal como explica el autor, “queremos que los pacientes sean adultos y no sean 
neuróticos, siempre y cuando no quieran dejar el tratamiento”38. Cuando nos 
sentimos así, solemos decirle al paciente cosas que transmiten la idea de que, 
si deja el análisis, su vida se arruinará. Pero, por este camino, no hacemos más 
que incrementar la neurosis del paciente -y la nuestra-.  
 
En este sentido, nos parece central lo que destaca Gustavo Chiozza cuando 
explica que, si pretendemos lograr que el paciente asuma una postura más 
adulta, es imprescindible que también nosotros, como analistas, estemos 
dispuestos a asumirla. 
 
Queremos finalizar este recorrido con una cita de este autor sobre la 
responsabilidad, una cuestión que constituye el tema central de la neurosis y, por 
lo tanto, también del “sentirse víctima”: “Todos y cada uno de nosotros debemos 
vivir con las consecuencias de lo que hacemos y dejamos de hacer. Como se 
suele decir, la penitencia ya viene incluida en el pecado; no es algo que sucederá 
después y que todavía podemos negociar. De modo que la irresponsabilidad es 
solo una ilusión; algo que nos aparta de la realidad y por lo tanto genera más 
consecuencias indeseables. Distrae energías valiosas que mejor haríamos 
aplicándolas a reparar cuanto antes los daños. Perdemos un tiempo valioso 
tratando de negociar con alguien que solo existe en nuestra imaginación; de 
modo que el sufrimiento que le dedicamos a ese personaje inexistente no tiene 
ninguna utilidad. Cuanto antes asumamos que, nos guste o no, inevitablemente 
ya estamos respondiendo; que nuestra vida, tal como es, es la consecuencia de 
lo que hicimos y hacemos, entonces antes nos libraremos de todos los fantasmas 
que nos persiguen y podremos intentar hacer más y mejor” (Chiozza, G., 2014d, 
pág. 23).   

 
36 Ibíd. nota 34.  
37 Entendemos que el autor se refiere a que el centro de nuestra tarea consiste en el análisis de 
la relación transferencial-contratransferencial con el paciente y de los puntos de urgencia 
compartidos con él. 
38 Comentario realizado en el seminario “Correlaciones teórico-clínicas VII”, el 24/04/25. 



24 
 

Síntesis: 
 
 
-El término “víctima” implica la idea de una relación con un objeto omnipotente 
del cual se espera recibir ayuda “a cambio” de sufrimiento y, como contracara, 
también la creencia de que existe alguien culpable de los propios males, el 
victimario.  
 
-Diversos autores describen un fenómeno cultural que consiste en un aumento 
progresivo de personas que se consideran víctimas de alguna situación 
perjudicial y responsabilizan a la sociedad por el propio padecimiento, esperando 
ser resarcidos por ella. Dentro de este marco, la condición de víctima constituye 
un “estatus moral”, basado en el sufrimiento, la necesidad y la dependencia.  
 
-La llamada “cultura del victimismo” parecería reflejar, a nivel social, mucho de lo 
que, a nivel individual, comprendemos como neurosis. No obstante, mientras el 
psicoanálisis considera a la neurosis como una patología, la condición de víctima 
se exhibe actualmente como algo que se estima moralmente valioso.  
 
-Este movimiento cultural tiende a hacer prevalecer lo que entendemos como la 
función maternal de protección por sobre la de preparación, estimulando así al 
“yo infantil” en desmedro del “yo adulto”. En la medida en que, por este camino, 
la sociedad busca evitarle al sujeto enfrentarse con las dificultades que la vida le 
presenta, lo debilita.  
  
-La demanda social que exige “dar vuelta” la supuesta discriminación de las 
minorías revela que lo que se pretende es poder tener esos privilegios uno 
mismo. Así, en última instancia, toda “víctima” se convierte en victimario al buscar 
someter a los demás a sus propios deseos, sin asumir la responsabilidad por 
ellos. 
 
-Es habitual que el paciente se presente como “víctima de sus circunstancias”, 
aludiendo que lo que le sucede es “por culpa” de un tercero; el tratamiento 
psicoanalítico, en cambio, opera en sentido inverso, desde la hipótesis de que el 
paciente tiene “algo que ver” con aquello que padece.  
 
-La tarea analítica está influenciada por el consenso en el que paciente y analista 
vivimos inmersos y, a su vez, repercute sobre él. Si pretendemos lograr que el 
paciente asuma una postura más adulta, es imprescindible que también nosotros 
estemos dispuestos a asumirla, cumpliendo nuestra tarea sin esperar “a cambio” 
amor ni reconocimiento. Nuestro objetivo terapéutico, centrado en la función 
paternal de “preparar”, puede concebirse como el intento de ayudar al paciente 
a completar el desarrollo que quedó interrumpido, instándolo a consumar el 
crecimiento que va de la inmadurez a la madurez; de la debilidad a la potencia; 
de la frustración a la satisfacción.  



25 
 

BIBLIOGRAFÍA 
 
 
BRUCKNER, Pascal (1995) 
La tentación de la inocencia, Editorial Anagrama, España, 1995.  
 
CAMBRIDGE DICTIONARY (2025) 
dictionary.cambridge.org 
 
CAMPBELL, Bradley y MANNING, Jason (2018) 
The Rise of Victimhood Culture: Microaggressions, Safe Spaces, and the New Culture Wars, 
Editorial Palgrave Macmillan, Springer Nature, Suiza, 2018.  
 
CHIOZZA, Gustavo (1998c) 
“Consideraciones sobre una ‘metapsicología’ en la obra de Chiozza”, en L. Chiozza, Cuerpo, 
afecto y lenguaje, Alianza Editorial, Buenos Aires, 1998. 
 
CHIOZZA, Gustavo (2016) 
¿Por qué la gente fuma?, Editorial Libros del Zorzal, Buenos Aires, 2016. 
 
CHIOZZA, Luis (1977b)  
“El falso privilegio del padre en el complejo de Edipo”, en Obras Completas, t. III, Editorial Libros 
del Zorzal, Bs. As., 2008.  
 
CHIOZZA, Luis (1983f [1982]) 
“Convivencia y trascendencia en el tratamiento psicoanalítico”, en Obras Completas, t. IX, 
Editorial Libros del Zorzal, Bs. As., 2008.  
 
CHIOZZA, Luis (2008f) 
Por qué nos equivocamos, en Obras Completas, t. XVII, Editorial Libros del Zorzal, Bs. As., 2008.  
 
CHIOZZA, Luis (2011) 
La culpa es mía. La construcción de la culpa. Libro de gráficos, Editorial Libros del Zorzal, Bs. 
As., 2011. 
 
CHIOZZA, Luis (2012) 
El interés en la vida. Sólo se puede ser siendo con otros, en Obras Completas, t. XX, Editorial 
Libros del Zorzal, Bs. As., 2013.  
 
CHIOZZA, Luis (2016) 
La enfermedad. De un órgano, de una persona, de una familia y de un pueblo, Editorial Paidós, 
Bs. As., 2016.  
 
CHIOZZA, Luis y NIKITINA, Oxana (2018)  
¿Por qué allí? ¿Por qué ahora? Conversaciones sobre psicosomatología, Editorial Libros del 
Zorzal, Bs. As, 2019. 
 
CHIOZZA, Luis (2019)  
Ser o no ser como la gente. Acerca de la enfermedad y la maldad, Editorial Libros del Zorzal, Bs. 
As., 2019. 
 
CHIOZZA, Luis (2021) 
Lo que nos hace la vida que hacemos. Apuntes de todos los días, Editorial Libros del Zorzal, Bs. 
As., 2021. 
 
COLLINS (2025) 
Online dictionary, www.collinsdictionary.com 
 
DECEL (2025)  
Diccionario Etimológico Castellano en Línea, etimologias.dechile.net 



26 
 

 
FREUD, Sigmund (1915-1916) 
“Conferencias de Introducción al psicoanálisis”, en Freud Obras Completas, t. XV, en Amorrortu 
Editores, Buenos Aires, 1976. 
 
FREUD, Sigmund (1916d) 
“Algunos tipos de carácter dilucidados por el trabajo psicoanalítico”, en Freud Obras Completas, 
t. XIV, en Amorrortu Editores, Buenos Aires, 1976. 
 
GIGLIOLI, Daniele (2014) 
Crítica de la víctima, Editorial Herder, España, 2020.  
 
GOMEZ DA SILVA, Guido (1985) 
Breve Diccionario etimológico de la lengua española, Fondo de cultura económica, México, 1985. 
 
HERNÁNDEZ MARCOS, Maximiliano (2018 [2017]) 
El victimismo, un nuevo estilo de vida. Intento de caracterización, en Eikasia, Revista de Filosofía, 
julio/agosto 2018, Oviedo, España. 
 
HUGHES, Robert (1993) 
La cultura de la queja, Editorial Anagrama, España, 1994. 
 
MOLINER, María (1992) 
Diccionario de uso del español, Editorial Gredos, Madrid, 1992.  
 
RAE, Real Academia Española (2025) 
Diccionario de la lengua española, rae.es 
 
SHAPIRE, Alejo (2024) 
El secuestro de occidente, Editorial Libros del Zorzal, Buenos Aires, Argentina, 2024.  
 
 
Bibliografía inédita  
 
CHIOZZA, Gustavo (2014d)  
“Reflexiones sobre la función parental, en la formación y en el análisis del carácter”, presentado 
en la Fundación Luis Chiozza el 5 de diciembre de 2014. 
 
CHIOZZA, Gustavo (2016a) 
“Algunas reflexiones sobre la dificultad”, presentado en la Fundación Luis Chiozza, el 17 de junio 
de 2016. 
 
CHIOZZA, Gustavo (2018d)  
“El método psicoanalítico y el desarrollo emocional”, conferencia dictada en la Fundación Luis 
Chiozza el 8 de junio de 2018. 
 
CHIOZZA, Gustavo (2019b) 
“Algunas reflexiones sobre la autoestima”, trabajo presentado en la Fundación Luis Chiozza el 
24 de mayo de 2019. 
 
CHIOZZA, Gustavo (2022d) 
“De qué hablamos cuando hablamos de neurosis”, conferencia dictada en la Fundación Luis 
Chiozza el 18 de noviembre de 2022. 
 
CHIOZZA, Gustavo (2023c)  
“La capacidad de representar del hombre”, conferencia dictada en la Fundación Luis Chiozza el 
29 de septiembre de 2023. 


