Algunas reflexiones acerca del
sentirse victima

Dra. Maria Adamo

Lic. Carmen Lorusso

FUNDACION LUIS CHIOZZA

-25 de julio 2025-




“La victima es el héroe de nuestro tiempo. Ser victima otorga
prestigio, exige escucha, promete y fomenta reconocimiento,
activa un potente generador de identidad, de derecho (...).
Inmuniza contra cualquier critica, garantiza la inocencia mas alla
de toda duda razonable. ;Cémo podria la victima ser culpable,
o responsable de algo? La victima no ha hecho, le han hecho;
no actua, padece. En la victima se articulan carencia y
reivindicacion, debilidad y pretension (...). No somos lo que
hacemos, sino lo que hemos padecido, lo que podemos perder,
lo que nos han quitado”.

Daniele Giglioli (2014, pag. 11)"

Introduccioén

El término latino victima designa a la persona -0 animal- sacrificada como
ofrenda a los dioses. “Ofrenda”, a su vez, significa “don que se dedica a Dios o
a los santos, para implorar su auxilio o algo que se desea, o bien para cumplir
con un voto u obligacion”. “Victima” también es “quien muere o sufre por culpa
ajena o por causa fortuita” (Gémez De Silva, Moliner). En la antigledad,
victimarius era el nombre que se le daba al ejecutante del sacrificio de la victima
(DECEL), y actualmente “victimario” significa “persona que, con sus actos o
conducta, hace sufrir o convierte en victima suya a alguien” (Moliner). Por ultimo,
en el habla coloquial, “hacerse alguien la victima” quiere decir “quejarse
excesivamente buscando la compasion de los demas” (RAE). Como vemos, la
palabra “victima” conlleva la idea de una relacion con un objeto omnipotente del
cual se espera recibir ayuda “a cambio” de sufrimiento y, como contracara,
también la creencia de que existe alguien culpable de los propios males -el
victimario-.

Desde disciplinas como la filosofia y la sociologia, varios autores plantean que
en las sociedades occidentales cada vez son mas las personas que se
consideran victimas de algun perjuicio; algunos denominan a este fenbmeno
“cultura del victimismo”. Al interiorizarnos en este tema, nos llamo la atencion la
coincidencia entre ciertas caracteristicas que se le adscriben a esta “cultura” y
algunos aspectos centrales de lo que, desde el psicoanalisis, llamamos
“neurosis”; una semejanza que, a nuestro parecer, resalta aun mas a partir de
los desarrollos de Gustavo Chiozza sobre este tema. Asi, la “cultura del
victimismo” pareceria reflejar, a nivel social, mucho de lo que, a nivel individual,
vemos en nuestra tarea cotidiana.

A lo largo de su obra, Luis Chiozza se ha ocupado de destacar la relacion que
existe entre la enfermedad de una persona y la de la sociedad en la que ella se
inserta. Plantea que ambas pueden considerarse “manifestaciones distintas que
nacen de un mismo proceso” (Chiozza, L., 2016, pag. 17) y explica, a su vez,
que ‘los dramas que sufrimos en el alma pueden ser contemplados como una

' Escritor italiano, nacido en 1968, Profesor de Literatura de la Universidad de Bérgamo.



perturbacion mas extensa, radicada en el conjunto de almas que conviven
conformando el espiritu de una existencia colectiva” (Ibid., pag. 158). En esta
misma direccion, plantea que el neurdtico es “un sujeto que padece por una crisis
de valores que comparte con un consenso mayoritario dentro de su sociedad,
consenso en el cual es posible y aun probable que participe su psicoanalista”
(Chiozza, L., 1983f [1982], pag. 86). El autor considera que nuestra tarea
analitica esta influenciada por el consenso en el que paciente y analista viven
inmersos Yy, a su vez, repercute sobre él.

En este sentido, Chiozza (2016) concluye: “En la medida en que adquirimos una
mayor consciencia de que nuestra vida se constituye indisolublemente
entretejida con los seres con los cuales convivimos, nos damos cuenta de que
los pensamientos que pueblan nuestra mente, y codeterminan nuestros
sentimientos, forman parte del alma colectiva que constituye el espiritu que nos
mancomuna. Podemos decir, entonces, que, desde alli, desde ese espiritu que
nos impregna, no sélo nos contagiamos pensamientos que contribuimos a
difundir, sino también, y sobre todo, la conviccion con la que sostenemos los que
el consenso avala” (pags. 157-158).

En el libro ;Por qué nos equivocamos?, el autor plantea que nuestros grandes
errores son casi siempre el producto “de una decision que eligié el camino, mas
facil, de lo ya pensado” (Chiozza, L., 2008f, pag. 14). Explica que los
pensamientos erroneos adquieren su fuerza gracias a que nos “conforman
emocionalmente”, pero, como un canto de sirenas, nos desvian -en ocasiones,
de manera irremediable- del destino al que deseamos llegar. El autor subraya
que a veces hace falta entonces “repensar” los prejuicios dentro de los cuales
vivimos; prejuicios que son “pensamientos prepensados que se conservan y se
repiten porque, cuando fueron creados, queddé asumido que funcionaron bien”
(Ibid., pag. 14).

Hasta donde podemos comprender, muchos de los “pensamientos prepensados”
que configuran la llamada “cultura del victimismo” arraigan en vivencias
neurdticas y nos parece fructifero intentar hacerlos mas conscientes para “re-
pensarlos” desde otra optica.

Como sabemos, el psicoanalisis se basa en el supuesto de que existe el
psiquismo inconsciente y, desde alli, busca explorar todo aquello que se presenta
a la consciencia bajo la forma de un sintoma carente de significado, como
expresion de un sentido inconsciente, entendiendo por “sentido” “significado,
proposito, tendencia y ubicacion dentro de una trama de una serie de nexos
psiquicos” (Freud, S.,1915-1916, pag. 54). Asi, Freud explica, por ejemplo, que,
cuando alguien comete un acto fallido, es porque tuvo la intencion -inconsciente-
de realizarlo; se trata de una intencién que le resulta conflictiva, que choca con

otros deseos del sujeto y por eso ha sido reprimida.

Asumiendo este enfoque, partiremos del supuesto de que, cuando alguien se
siente victima, es porque, aunque no tenga clara consciencia de ello, en alguna
medida, desea estar ocupando ese lugar. Siguiendo esta hipotesis nos
preguntamos entonces: ¢ Por qué alguien puede desear estar ubicado en el lugar
de victima? ;Cual seria el “beneficio” de “ser victima”?



Para explorar esta cuestion, primero intentaremos vincular algunos planteos que
realizan autores desde otras disciplinas con conceptos psicoanaliticos mas
afines a nuestro ambito; finalmente, traeremos algunas reflexiones sobre el
sentirse victima en relacion con la tarea analitica.

La “cultura del victimismo” desde un punto de vista psicoanalitico

“Sufro, luego valgo’.

Pascal Bruckner? (1995)

Como mencionamos recién, al buscar material sobre el tema del “sentirse
victima”, nos encontramos con varios autores que describen un fenémeno
cultural de las sociedades occidentales actuales, que consiste en un aumento
cada vez mayor de personas que se consideran victimas de alguna situacion
perjudicial. Estos autores destacan el hecho de que la condicién de victima se
ha transformado, paulatinamente, en algo que se considera moralmente valioso.

Analizando los valores morales culturales de distintas épocas en occidente, los
socidlogos Bradley Campbell y Jason Manning (2018)3 destacan que en los
siglos pasados predominaba lo que suele designarse como “cultura del honor™.
En este tipo de orden social, se considera que la propia valia esta determinada,
en gran medida, por la opinién que los demas tienen de uno, y por eso la
reputacién es un valor primordial que se ha de preservar y defender a cualquier
precio. Asimismo, la tolerancia a las agresiones no esta bien vista; en cambio,
se espera que las personas sean sensibles a eventuales ofensas o insultos,
porque éstas podrian poner en peligro su reputacion. Se valora la actitud de
asumir riesgos y tener coraje y valentia para resolver cualquier agravio, de ser
necesario, incluso a través de la lucha fisica -por ejemplo, los duelos- que
procura mantener “limpio” el honor propio. Este tipo de moral cultural es
caracteristica de sociedades donde la autoridad legal es débil o inexistente, de
manera que cada persona depende de si misma para resolver cualquier conflicto.

Los autores continuan explicando que, a lo largo de los ultimos dos siglos, con
el surgimiento de estados de derecho fuertes y sistemas judiciales confiables, la
“cultura del honor” tendié a ser, poco a poco, sustituida por la denominada
“cultura de la dignidad” o “del mérito”. Aqui ya no se considera que la propia valia
depende de la opinion de los demas, sino que, al revés, se sostiene que ésta es
inherente a cada individuo y no deberia verse alterada por las acciones de los

2 Filésofo contemporaneo, ensayista, novelista y guionista, nacido en Paris en 1948.

3 Las citas textuales de este libro fueron traducidas por nosotras.

4 Campbell y Manning explican que estas tres “culturas” no son compartimentos estancos, sino
que se superponen en el tiempo y también pueden coexistir unas dentro de otras. Asi, por
ejemplo, sefialan que, en ambientes mas pobres y marginales -por ejemplo, en las pandillas
callejeras- a menudo se impone la cultura del honor por sobre las otras.

3



otros. En este contexto, se aprecia el ser tolerante frente a eventuales agravios,
porque esto implicaria que uno se siente seguro y que dichos agravios no pueden
hacer mella en la propia dignidad. En esta misma linea, se valora la actitud de
evitar riesgos, asi como posibles conflictos y peleas, al revés de lo que sucedia
en la “cultura del honor”. En caso de que se presente un conflicto demasiado
importante como para ser evitado, la actitud correcta seria apelar a las
autoridades e instituciones competentes, capaces de mediar y resolver la
disputa; por ejemplo, recurrir a la policia o a la justicia. Al revés de lo que sucedia
en el caso anterior, esta mal visto resolver los conflictos por mano propia a través
de la violencia verbal o fisica®.

Campbell y Manning plantean que, hacia fines del siglo XX, la “cultura de la
dignidad” comienza a ser paulatinamente sustituida por lo que ellos denominan
la “cultura del victimismo”®. Este orden social comparte con la “cultura del honor”
la gran susceptibilidad frente a cualquier agravio, pero, a diferencia de ésta y al
igual que lo que sucede en la “cultura de la dignidad”, considera que esto debe
ser resuelto por un tercero -como por ejemplo el docente, la policia, la justicia,
etc.-. Se combinan, asi, una alta susceptibilidad y una marcada tendencia a
recurrir a la autoridad para “denunciar” ante ella cualquier supuesto agravio y
exigirle que resuelva el conflicto.

En este sentido, en el articulo “El victimismo, un nuevo estilo de vida”, Hernandez
Marcos’ afirma que: “Si lo peculiar de aquella cultura del mérito, que dominé en
Occidente desde el siglo XVIIl hasta la década de los setenta de la centuria
pasada, residia en la creencia en (y valoracion de) la capacidad de todo individuo
para labrarse su propia suerte y destino en la vida mediante su buen hacer, su
esfuerzo y su talento propio, en condiciones de libertad e igualdad de
oportunidades en el Estado, sin depender de su procedencia étnica o social
(estamento o clase) o de su ascendencia familiar, lo distintivo de la nueva cultura
victimista estaria en el abandono definitivo de esta mentalidad meritocratica a
favor de la conciencia de la incapacidad y vulnerabilidad propias como
salvoconducto para el cuidado perpetuo de los otros. En este sentido, se habria
pasado de una cultura del deber y de la responsabilidad del individuo consigo
mismo y con la sociedad, a una cultura de la deuda y de la obligacion
compensatoria que supuestamente habria contraido para siempre la sociedad
en general con cada individuo y colectivo sufriente” (pags. 241-242).

Si bien la clasificacion sobre los diferentes periodos “culturales” que citamos
hace un recorte histérico parcial y esquematico, nos resulta interesante la idea -

5 Los autores sefialan que, si bien esta conducta hizo que disminuyera la violencia en la
tramitacién de conflictos, también fue determinando una progresiva merma en la capacidad
personal para resolver conflictos por cuenta propia y de manera pacifica, dando lugar a una
desmedida dependencia respecto de la justicia. Explican que el maximo exponente de este
fendmeno se observa en sistemas totalitarios, como la Alemania nazi o la Unidn Soviética.

6 El término en el original es “victimhood culture”. La palabra “victimhood” designa la condicién
de victima (www.collinsdictionary.com); algunos diccionarios le otorgan también el sentido de
buscar que los demas sientan pena por uno (dictionary.cambridge.org). Optamos por traducirla
por el término “victimismo”, que significa “tendencia a considerarse victima o hacerse pasar por
tal” (RAE).

7 Maximiliano Hernandez Marcos es Doctor en Filosofia y Profesor titular de la Universidad de
Salamanca, Espafia.

4



que se desprende del recorrido planteado- de que, en la medida en que se
incrementa la proteccion que el Estado le brinda al ciudadano, éste tiende a
volverse mas pasivo y demandante, es decir, asume una actitud mas infantil o,
podriamos decir, mas neurdtica. En este sentido, nos preguntamos si el
desarrollo de un Estado que provee un bienestar cada vez mayor podria operar
como algo que dificulta la maduracién de sus ciudadanos, en la medida en que
se presta para proyectar sobre él la figura de un objeto omnipotente del cual se
espera que se haga cargo de la propia vida.

- El deseo de eludir la responsabilidad

Desde el psicoanalisis, podemos concebir toda enfermedad como el resultado
de un camino equivocado que hemos tomado intentado evitar asumir la
responsabilidad por nuestra propia vida. En este sentido, Chiozza se ocupd de
destacar la importancia de tres maniobras defensivas basicas -la mania, la
paranoia y la melancolia- que procuran evadir la responsabilidad y “expulsar” los
sentimientos de culpa®, proyectandolos “sobre una parte de uno mismo que uno
rechaza, o sobre un entorno que asi se transforma en un mundo unilateralmente
malo, y desde el cual la culpa eyectada continuamente amenaza con volver”
(Chiozza, L., 2008f, pag. 71). La actitud maniaca consiste en negar los
sentimientos de culpa, la actitud paranoica, en proyectarlos sobre otro, a quien
se acusa, y, por ultimo, la actitud melancélica consiste en “echarse” -
aparentemente- a si mismo la culpa, mientras -secretamente- se acusa al objeto,
que ha sido introyectado dentro del propio yo. Forma parte de esta ultima
“estrategia defensiva” el recurrir a la “extorsion”, que, ‘“utilizando el sufrimiento
como una ‘moneda de cambio’, opera inoculando culpa para obtener una
asistencia ajena, mientras oculta, en secreto, las tendencias masoquistas que
asi satisface” (Chiozza, L., y Nikitina, O., 2018, pag. 114).

Chiozza (2008f) destaca que cada una de estas maniobras defensivas lleva
implicitas a las otras dos y que “podemos representarlas como tres caras de un
mismo tetraedro cuya cuarta cara es la responsabilidad que surge de la
integracioén y de la cual continuamente se huye” (pag. 71). Agrega que “esas tres
modalidades acerca de las cuales decimos que, a pesar de lo que fingen, no son
amigas nuestras, se ‘llevan’ en cambio muy bien entre si y suelen sustituirse
mutuamente, porque son oriundas de una misma comarca y han crecido juntas
como hermanas nacidas de una misma madre” (Chiozza, L., 2012, pag. 82). La
“‘madre” de estas tres defensas, senala, es la disociacion, “cuya especialidad
consiste simplemente en dividir una realidad compleja en dos (o mas)
parcialidades de las cuales asumimos una (la que segun parece entonces nos
conviene) mientras proyectamos la otra en alguna de las personas del entorno”
(pag. 83). A su vez, Gustavo Chiozza (1998c) explica que las tres defensas se

8 Chiozza (2008f, pag. 59) sefala que “la cualidad de responsable consiste en la inclinacién a
‘dar una respuesta’ frente a un hecho que ha ocasionado o podria ocasionar algtn perjuicio”.
Subraya que una persona responsable puede hacerse cargo de hechos que no ha producido,
pero frente a los cuales, no obstante, se siente en condiciones de “responder”. El autor explica
que los sentimientos de culpa, en cambio, se “construyen” como una defensa frente al
sentimiento de impotencia y, en lugar de conducir a un desenlace constructivo, suelen conducir
a “maniobras defensivas” -mania, paranoia o melancolia- a través de las que el sujeto busca
“sacarse la culpa de encima” (2011, pag. 34).



‘contienen” una a la otra: en la mania se niega el estimulo traumatico, en la
paranoia se lo proyecta afuera en forma de un perseguidor y, por ultimo, en la
melancolia se realiza esta misma proyeccion sobre el propio yo y entonces,
identificado con el objeto ideal, el sujeto, al criticarse, critica en verdad al objeto:
“De este modo, podemos ver a la defensa melancdlica como una evolucion de
las defensas maniaca y paranoica (a las que, a su vez, ‘contiene’)” (pag. 383).

Retomando el esquema que veniamos planteando sobre la evolucién de las
diferentes “culturas”, podemos pensar que, tanto en la “cultura del honor” como
en la de la “dignidad”, el sujeto asume cierta responsabilidad y ejerce cierta
potencia, ya sea para resolver el tema por su cuenta o para soportar los agravios
sin ofenderse. Esto cambia en la “cultura del victimismo”, donde el sujeto -como
dijimos y como también veremos mas adelante- responsabiliza a la sociedad por
el propio sufrimiento y espera ser resarcido por ella; una actitud que, ademas, es
socialmente aceptada. Como expresamos anteriormente, pensamos que esta
forma de enfrentar la vida se acerca mucho a lo que desde el psicoanalisis
concebimos como una actitud neurdtica; sin embargo, mientras la neurosis se
considera una patologia, la condicion de victima se exhibe actualmente como
algo moralmente valioso.

- La neurosis

Siguiendo los desarrollos de Freud y Luis Chiozza, Gustavo Chiozza plantea que
la neurosis puede definirse como la regresién a un modo de funcionamiento
animico infantil, centrado en la busqueda de asistencia ajena. Con esta
expresion, el autor se refiere al tipo de vinculo de dependencia que desarrolla el
nifio durante su infancia, debido a que necesita la asistencia de sus progenitores
para poder sobrevivir. Explica que, durante este periodo, en la medida en que se
siente débil para enfrentarse con la realidad, el nifio proyecta sobre sus padres
la figura de un objeto ideal y omnipotente, capaz de satisfacer todas sus
necesidades. Considera que, en esta modalidad de vinculo, el objeto cumple una
“funcién maternal”, que consiste en brindarle proteccion al sujeto, alejandolo de
las dificultades que la realidad presenta y resolviéndolas por él. Esta modalidad,
necesaria durante la infancia, debiera ser transitoria, ya que, en la medida en
que el nifo crece y se fortalece, podra ir logrando directamente en la realidad la
satisfaccion de sus deseos; en la medida en que lo consiga, sefala el autor, se
sentira mas fuerte y con mayor autoestima.

Gustavo Chiozza (2022d) explica, que, cuando en nuestra vida adulta no
soportamos las dificultades que se nos presentan, podemos “regresar’ a esta
modalidad de funcionamiento infantil. Cuando esto sucede, en lugar de intentar
resolver las dificultades en la realidad, nos apartamos de ella y “dirigimos toda
nuestra energia hacia un objeto que, en nuestra fantasia, nos puede dar lo que
necesitamos sin que tengamos que hacerlo, como nos pasoé cuando éramos
chicos” (pag. 15).

El autor (Chiozza, G., 2018d) plantea que, en el vinculo con este objeto ideal,

desarrollamos dos tipos de “estrategias” para intentar obtener su ayuda: la
estrategia de la justicia y la de la misericordia. En la primera de ellas, buscamos

6



“portarnos bien”, “hacer méritos”, para intentar conseguir asi el amor -y el favor-
del objeto, siguiendo la idea de “yo hago lo que vos querés, vos hacés lo que yo
quiero”. Cuando no nos sentimos con la suficiente capacidad para esta
estrategia, apelamos a la de la misericordia, que consiste en “llorar”, sufrir,
despertar conmiseracién. En ambos casos sentimos que nuestro bienestar
depende del objeto.

Gustavo Chiozza subraya que sostener la idea de la omnipotencia del objeto
conduce, indefectiblemente, a sentir que dicho objeto es severo, exigente y cruel
-como ocurre con el dios de la religidn-. Por eso considera que, en la medida en
que somos infantiles, vivimos asustados, pendientes del amor y de la estima del
objeto, en quien ciframos todas nuestras esperanzas: “Cambiamos nuestro
deseo de ser fuertes por nuestro deseo (...) de ser amados” (2022d, pag. 15). Tal
como sefala el autor, esta manera de vincularnos es inestable y nos lleva a vivir
intranquilos, con temor a perder este amor que se nos antoja siempre insuficiente
y del que nunca nos sentimos del todo seguros. Dentro de esta forma de vivir las
cosas, también nos sentimos propensos al enojo, porque sentimos que, si algo
nos falta, esto es testimonio de que el objeto no nos ama lo suficiente y por eso
se niega a darnos lo que necesitamos. Es decir que, a partir de nuestra vivencia
de desvalimiento, sentimos que “nuestro sufrimiento tiene que ver con alguien
que no hace lo que tendria que hacer o hace lo que no tendria que hacer, y
nosotros nos sentimos impotentes frente a eso” (Chiozza, G., 2023c, pag.1).
Como vemos, un principio basico de este modo de funcionamiento es la vivencia
de que “todo depende del otro, no de mi”. En efecto, el autor considera que, en
la neurosis, “el tema que nuclea toda la situacion es la irresponsabilidad, que es
el gran beneficio que se busca”®.

- La dificultad

Volviendo a la “cultura del victimismo”, varios autores coinciden en que ésta
comenzo a desarrollarse alrededor de los afnos ‘60 y ‘70, sobre todo en el ambito
escolar y universitario de los Estados Unidos. Asi, por ejemplo, Robert Hughes®
(1993) comenta, en un tono mordaz: “Cuando el animo de los sesenta contra el
elitismo entr6é en la educacion americana, trajo consigo una enorme y cinica
tolerancia de la ignorancia del estudiante, racionalizada como una muestra de
consideracion hacia la ‘expresion personal’ y la ‘autoestima’. En lugar de
‘angustiar’ a los chicos pidiéndoles que leyeran mas o pensaran mejor, cosa que
podria haber perjudicado sus fragiles personalidades al tomar contacto con las
exigencias del nivel universitario, las escuelas optaron por reducirles las lecturas
obligatorias, reduciendo automaticamente su dominio del lenguaje. Faltos de
experiencia en el analisis I6gico, mal preparados para desarrollar y construir
argumentos formales sobre los temas, poco habituados a buscar informacion en
los textos, los estudiantes se atrincheraron en la Unica posicion que podian
llamar propia: sus sentimientos ante las cosas. Cuando los sentimientos y las
actitudes son las referencias principales del argumento, atacar cualquier posicion
es automaticamente un insulto al que la expone, o incluso un ataque a lo que
considera sus ‘derechos’. Cada argumentum se convierte en ad hominem,

9 Comentario realizado en el seminario “Correlaciones tedrico-clinicas VII”, el 08/05/25.
10 Robert Hughes (1938-2012) fue un escritor y critico de arte australiano.



acercandose a la condicion de hostigamiento, cuando no de violacion. (...)
Introduzca esta subjetivacion del discurso en dos o ftres generaciones de
estudiantes que se convierten en maestros, con las dioxinas de los sesenta
acumulandose cada vez mas, y tendra el trasfondo de nuestra cultura de la
queja” (pags. 78-79).

Vemos que Hughes hace hincapié en que una parte central de este cambio
cultural pasa por la busqueda de los caminos faciles y el rechazo a las exigencias
y dificultades, como si fueran algo negativo.

Gustavo Chiozza (2016a) se ocupa de la nocion de “dificultad”, iluminandola bajo
una nueva luz que le hace perder su connotacion negativa. El autor destaca que
de los desarrollos de Freud se desprende que es un malentendido creer que, en
la vida, el displacer viene a arruinarnos un placer previo, sino que, al contrario,
el placer surge de haber podido resolver el displacer que lo precede. De la misma
manera, subraya, la dificultad no es algo que nos estropea el bienestar, sino, al
revés, es lo que nos brinda la oportunidad de conseguir el placer que buscamos,
en la medida en que logramos superarla.

Sin embargo, lo mas habitual es que, desde una concepcién mas inmadura,
experimentemos las cosas de otra forma. En palabras del autor: “Tenemos una
vision pervertida de la dificultad, como si la dificultad fuera injusta y fuera algo
que es no deseable y algo que no deberia estar y que deberiamos evitar y que
nos deberian hacer las cosas faciles, cuando, si uno lo piensa bien, las
dificultades son la oportunidad de ser mejores y de tener lo que verdaderamente
queremos™’. El autor agrega que, en realidad, bien mirada, la dificultad es
nuestro principal aliado, porque nos indica lo que nos esta faltando y, por lo tanto,
indica también en qué direccion se encuentra el placer que buscamos, sefala el
“norte” de la accion.

Nos parece que, desde otra disciplina, Bruckner (1995) coincide con esta vision
cuando sefiala que, en la vida, necesitamos una dosis de dificultad y riesgo para
poder desarrollar nuestra existencia en plenitud: “;Coémo no ver que nuestros
reveses, nuestros pequefnos naufragios, hasta nuestros peores enemigos nos
salvan a su manera, nos curten, nos obligan a activar en nuestro interior
yacimientos de astucia, de dinamismo, de coraje insospechados? La fuerza de
un caracter se mide en funcién de la cantidad de vejaciones, de afrentas que se
puede encajar sin sucumbir: los obstaculos le exaltan, la hostilidad le da animos,
se eleva por encima de los demas vencidos por el temor y la pusilanimidad”
(pags. 91-92).

Gustavo Chiozza (2019b) subraya que, en la medida en que logramos superar
dificultades, nos sentimos mas fuertes y valiosos; es decir, con mas autoestima.
El autor considera que la autoestima es “un afecto que surge cuando el propio
sujeto estima con cierta objetividad que posee cualidades que hacen de él
alguien valioso” (pag. 19). Explica que esto ocurre en la medida en que el sujeto
se siente capaz de realizar las acciones necesarias para poder satisfacer sus
necesidades: “Si la satisfaccion es real —objetiva— y si, ademas, fue alcanzada

" Comentario realizado por el Dr. Gustavo Chiozza en la discusion de la presentacion de la
pelicula “La hija oscura”, proyectada en la Fundacion Luis Chiozza el 2 de septiembre de 2022.

8



por medios propios, el sujeto estima que esas cualidades valiosas pertenecen a
lo que es su-yo; por lo tanto, se siente valioso; ese sentimiento es lo que
llamamos autoestima” (Ibid.).

- Proteccion y preparaciéon

Retomando lo que mencionamos antes respecto de la relacion entre el nifio y los
objetos que lo asisten, Gustavo Chiozza (2014d) distingue dos funciones
diferentes que el objeto auxiliar puede asumir: la proteccién y la preparacion.
Explica que, de manera esquematica, éstas quedan adscriptas a la funcién
maternal y paternal, respectivamente. En el primer caso, el objeto procura evitar
que el sujeto sufra un dafio para el que no esta preparado; lo protege, pero no lo
hace mas fuerte. En el segundo caso, en cambio, el objeto busca fortalecer al
sujeto, ayudandolo a aprender a enfrentarse con aquello que ya esta en
condiciones de resolver. Como dijimos, el autor considera que lo deseable seria
que, a lo largo de la vida, el sujeto vaya necesitando y recibiendo menos
proteccion y mas preparacion, transitando asi el camino que le permite hacerse
mas capaz y mas fuerte para poder realizar él mismo las acciones eficaces que
necesita llevar a cabo para satisfacerse.

Si tenemos presente estas ideas, vemos que la “cultura del victimismo”, lejos de
seqguir esta direccion, tiende a hacer prevalecer la funcion de proteccion por
sobre la de preparacion. Pensamos que, en la medida en que, por este camino,
la sociedad busca evitarle al sujeto enfrentarse con las dificultades que la vida le
presenta, lo debilita.

Volvamos ahora a Hughes (1993) y veamos como continua describiendo lo que
él llama la “cultura de la queja”: “De la misma manera que nuestros antepasados
del siglo XV estaban obsesionados con la creacion de santos y los del siglo XIX
con la produccion de héroes, desde Cristobal Colon a George Washington,
también lo estamos nosotros con el reconocimiento, la alabanza y, cuando es
necesario, la fabricacion de victimas, cuya Unica caracteristica comun es que se
les ha negado la paridad con la Bestia Rubia de la imaginacion sentimental, el
varon blanco, heterosexual, de clase media. La reserva de victimas disponibles
diez afnos atras -negros, chicanos, indios, mujeres, homosexuales- se ha
extendido ahora para incluir cualquiera de las variedades de los mancos, los
ciegos, los cojos y los bajos, o, para decirlo correctamente, los diferentemente
capacitados, los que ven de otra manera y los verticalmente desajustados.
Nunca en la historia humana hemos tenido tantos acronimos en busca de
identidad. Es como si todos los contactos humanos fueran una enorme llaga,
inflamada de oportunidades para repartir involuntariamente o recibir cabreado
cualquier tipo de ofensas” (pag. 28).

Este autor describe y cuestiona lo que en los afios 90 surgié con el nombre de
“correccion politica”, un término que se refiere a evitar el lenguaje que pueda ser
percibido como excluyente, marginador o insultante en relacion con grupos
considerados desfavorecidos o discriminados -las “minorias”-, especialmente
grupos definidos por género y etnia. Hughes critica esta actitud como una
impostura hipdcrita que solo se preocupa por las apariencias, sin modificar las

9



cuestiones de fondo: “Queremos crear una especie de Lourdes lingliistico, donde
la maldad y la desgracia desapareceran con un bafio en las aguas del
eufemismo” (Ibid., pag. 29).

El autor sefiala que, al mismo tiempo, cualquiera que se oponga a esta manera
consensual de ver las cosas es acusado de forma rotunda y absoluta -por
ejemplo, de “racista” o de “homofdbico’-. Agrega que, mientras “(...) el lenguaje
se inflama hasta limites grotescos en el ataque, se reduce en la aprobacion,
buscando palabras que no puedan provocar la menor ofensa, ni siquiera por los
pelos. No ‘fracasamos’, sino que ‘no conseguimos’. No somos ‘yonkis’, sino que
‘abusamos de ciertas sustancias’. No somos ‘subnormales’, sino ‘disminuidos
psiquicos’. Y se nos llama de ofra manera hasta muertos; segun recomendaba
el New England Journal of Medicine en 1988, un cadaver debe ser calificado de
‘persona no viva’. Por extension, un cadaver gordo es una ‘persona no viva de
diferente tamafio’” (Ibid., pag. 30).

- El malentendido del falso privilegio del padre en el complejo de
Edipo

Lo que Hughes identificd hace mas de treinta afnos como algo incipiente, se ha
incrementado y hoy constituye una realidad efectiva y una experiencia comun.
La “correccion politica” evoluciond y se transformé en lo que actualmente se
conoce con el nombre de movimiento “woke”. Este término significa “despierto” y
surge en la comunidad afroamericana de Estados Unidos como una manera de
referirse a quienes se enfrentan o se mantienen alerta frente al racismo. Luego,
la expresién comenzo a abarcar otras cuestiones de “desigualdad social”, como
la "desigualdad de género” y “la justicia social”.

La ideologia woke surge y prolifera inicialmente en el ambito universitario
estadounidense, para luego extenderse, poco a poco, a otros ambitos y paises.
Con ella, surge una nueva “jerga” linguistica. Un ejemplo ilustrativo es el término
“microagresion”'?, que designa “las breves y comunes indignidades diarias —
verbales, conductuales o ambientales—, ya sean intencionales o no, que
comunican desaires e insultos hostiles, despectivos o negativos relacionados
con la raza, el género, la orientacion sexual o la religion hacia la persona o grupo
destinatario” (Campbell, B., y Manning, J., 2018, pag. 3). Campbell y Manning
(2018) destacan que, para considerar una accién como “microagresion”, no hace
falta que el supuesto agresor haya tenido la intension de agredir, sino que basta
con que el sujeto se haya sentido agredido. Para traer sélo un ejemplo, que un
estadounidense le diga a un mexicano que tiene un muy buen nivel de inglés
puede ser tomado como una microagresion, porque estaria dando a entender
que los mexicanos en general hablan mal el inglés.

Alejo Shapire'® (2024) sefiala que, mientras la correccidn politica se centraba
sobre todo en la modificacion de ciertas expresiones del lenguaje por otras que

12 Otros términos que forman parte de esta nueva jerga son, por ejemplo, “microinsultos”,
“microinequidades”, “microinvalidaciones”.
13 Periodista argentino especializado en cultura y politica exterior. Nacido en 1973, reside en

Francia desde el afio 1995.

10



promovieran la inclusividad, el wokismo no se conforma con esto, sino que
pretende una revolucion, es decir, invertir las jerarquias. Asi, no se trataria de no
discriminar, sino de discriminar “correctamente”*. Por ejemplo, la actitud de
“ceguera ante el color de las personas” (color blind), que buscaba no tener en
cuenta el color ni la raza de una persona a la hora de evaluar si se la admitia en
una universidad o en un empleo, es sefialada ahora como un “racismo larvado”
y, en cambio, se promueve una politica “de cupos”, donde hay que admitir a
alguien precisamente porque es de determinada raza o color. Agrega que: “Esta
es la base teorica del wokismo, que argumenta que perjudicar a un grupo por su
apariencia, religion o cualquier elemento que lo encierre en un colectivo esta
Justificado si este ataque intenta ‘reequilibrar’ el pasivo historico del ‘oprimido’
con respecto al ‘opresor’ (pag. 106).

Estas ideas nos remiten a lo que desarrolla Chiozza (1977b) en torno a la idea
del falso privilegio del padre en el complejo de Edipo. Como sabemos, el autor
plantea que, a los ojos del nifio, “el padre aparece como el poseedor de un
privilegio que no tiene’®, cuando en realidad es el hijo el que intenta o pretende
gozar de ese privilegio” (pag. 291). El autor agrega que “podemos sospechar que
esta particular concepcion de una injusticia, que se demuestra falsa, en el
triangulo edipico, configura el modelo mental primitivo del sentimiento de
injusticia frente a algunas caracteristicas del mundo social que so6lo en apariencia
son injustas. Genera, ademas, desde uno u otro rol, y a través de mduiltiples
mecanismos, la realizacion de efectivas injusticias encubiertas que adquieren
plena vigencia” (Ibid.).

Siguiendo estas ideas, pensamos que el deseo expresado en la ideologia woke
de “dar vuelta” la discriminacion, revela que, lejos de condenar el supuesto
privilegio del que gozan ciertos grupos -cuyo maximo representante, como
vimos, es el hombre blanco heterosexual-, lo que se desea es poder tener esos
privilegios uno mismo. Asi, al mismo tiempo que se acusa a ciertas personas de
cometer una supuesta injusticia, se justifica el cometer una injusticia equivalente
con ellas.

Pensamos que, al igual que sucede en el caso del complejo de Edipo, es posible
que muchos de los privilegios que se les adscriben a ciertos grupos de personas
sean en verdad el resultado de una proyeccion que se realiza sobre ellos,
siguiendo una fantasia de deseo segun la cual existe alguien que tiene las cosas
facilitadas, algo que, como ya vimos, es un desideratum de esta cultura. Tal
como sefala Chiozza: “La envidia se caracteriza por la proyeccion, sobre la
situacién envidiada, de otra situacion ideal configurada por el goce que el sujeto
que experimenta envidia es capaz de imaginar; goce que no suele coincidir con
aquel otro que el sujeto envidiado alcanza” (Ibid., pag. 291).

4 Al respecto, Shapire cita a Ibram X. Kendi, autor del libro Cémo ser antirracista, quien afirma
que “el unico remedio para la discriminacion racista es la discriminacion antirracista” (pag. 57).
15 Chiozza explica que, en efecto, no existe tal privilegio porque el padre no se acostdé con su
propia madre, sino con su esposa.

6 Aclaremos que, tal como sefala Chiozza (1977b), “no se trata aqui de pronunciarse en favor
0 en contra de una lucha contra una prohibicion instaurada por la sociedad o por la cultura. Se
trata de sefialar el equivoco trascendente que surge de aducir, como fundamento de la pretension
que esa lucha sostiene, un derecho que emana del haberse ejercitado anteriormente un
privilegio, cuando dicho privilegio es sélo una apariencia” (pag. 291, nota 59).

11



- El orgullo de sentirse victima

Campbell y Manning (2018) continuan describiendo la “cultura del victimismo” y
sefalan que, a diferencia de lo que ocurria en la “cultura de la dignidad”, aqui se
busca resaltar las propias dificultades y debilidades, en lugar de las fortalezas y
las cualidades positivas. Asi, por ejemplo, cuando un joven aplica a una
universidad, se lo alienta a incluir y resaltar en su carta de presentacion los
aspectos de su vida que impliquen sufrimiento y perjuicio; por ejemplo, si tiene
un padre alcohdlico o preso, se le aconseja no ocultarlo, sino, al revés,
mencionarlo y darle la mayor relevancia posible. Los autores destacan que,
dentro de este marco, la condicion de victima constituye un “estatus moral’,
basado en el sufrimiento, la necesidad y la dependencia.

En este sentido, Giglioli (2014) destaca que el “ser victima” se transforma asi en
algo que caracteriza y define al sujeto: “La victima promete identidad. Es algo
real, es cierta, tiene un origen, seguridad y autoridad. ;Qué soy? Una victima,
algo que no puede negarse y que nadie podria quitarme nunca. (...) [La victima]
pide seguir siendo, dolorosa pero orgullosamente, lo que es. No pretende
transformaciones, renuncias, sacrificios. El sacrificio ya se ha producido, no se
necesitan mas. Ya hemos dado, ahora nos espera descansar en nosotros
mismos” (pag. 91).

En psicoanalisis, utilizamos el término “castracion” para aludir a la vivencia de
encontrarse con el limite de la propia potencia, algo que nos duele asumir. Al
respecto, Gustavo Chiozza sefiala que antes todo lo que se experimentaba como
una castracion despertaba verglienza y se lo intentaba ocultar. Sin embargo, hoy
en dia se lo exhibe con orgullo, porque, al decir del autor'’, “se exacerbo esta
idea de que, si yo estoy castrado, la culpa es del otro”. Al mismo tiempo, se busca
aumentar la propia debilidad, desde una fantasia “extorsivo melancélica”, segun
la cual, mientras mas deébil sea uno, mas chances tiene de ser asistido por el
objeto: “(...) para el «yo infantil»'8, permanecer en la frustracién, alimentarla,
exhibirla y hacerla parecer, incluso, mayor de lo que es, resulta la mejor
estrategia para convocar el auxilio del objeto. En ofras palabras, el «yo infantil»,
ante la frustracion, inmediatamente tiene que ponerse a llorar. Mientras que para
el «yo adulto» la frustracion es algo que lo acerca a la muerte, para el «yo
infantil», en cambio, la frustracion es algo que lo acerca al placer, dado que es la
sefial que convoca la asistencia del objeto auxiliador. Mientras que para el «yo
adulto» la frustracion es el testimonio de una ineficacia que lo avergiienza, para
el «yo infantil» la frustracion es un mérito: el testimonio de que ya ha sufrido lo
suficiente y que ya es hora de recibir su recompensa” (Chiozza, G., 2016a, pags.
20-21). Siguiendo estas ideas, podemos decir que la ideologia del “victimismo”
estimula al “yo infantil” en desmedro del “yo adulto”.

7 Participacion realizada durante la discusiéon del trabajo “Algunas reflexiones en torno al
fendmeno denominado ‘bullying’”, presentado por la Lic. Sofia Garcia Belmonte y la Dra. Maria
Adamo el 6 de octubre de 2023 en la Fundacion Luis Chiozza.

18 E| autor utiliza las expresiones “yo adulto” y “yo infantil” de manera representativa, para aludir
a aspectos que predominan en determinado momento en cada persona.

12



- La busqueda de seguridad

Como parte de la busqueda de proteccidon que caracteriza a la “moral cultural”
prevalente en la actualidad, existe una gran valoracion de la seguridad y una
aversion al riesgo. En este sentido, Campbell y Manning (2018) sefialan que, en
las sociedades occidentales, vemos un incremento histérico en la seguridad de
la poblacidn, tanto en lo que respecta al desarrollo del sistema judicial, como a
los progresos tecnologicos, el aumento de la produccion de alimentos y un mayor
acceso a la atencion médica, entre otros. Esto, lejos de conducir a una mayor
satisfaccion, ha llevado a un incremento en la expectativa de que la vida debe
ser segura, de manera tal que hoy en dia las personas tienden a ser menos
propensas que antes a soportar cualquier accidente o mala fortuna como una
parte normal de la existencia.

Sin embargo, la seguridad no es planteada como una meta a lograr, sino como
un derecho a exigir. Asi, por ejemplo, los estudiantes universitarios exigen que
existan los llamados “espacios seguros” (safe spaces), que son aulas o recintos
donde puede reunirse una determinada “minoria” con la garantia de que nadie le
dira nada ofensivo ni cuestionara sus ideas (lbid., pag. 79).

Como venimos viendo, esta busqueda de seguridad y garantias determina que
el sujeto se vuelva cada vez mas infantil y dependiente. Tal como subraya
Gustavo Chiozza, la libertad conlleva siempre un riesgo e implica asumir una
responsabilidad. Retomando una cita de Fernando Savater que trae el autor,
podemos decir que, en la “cultura victimista”, el sujeto siente: “Quiero ser libre,
verdaderamente libre, y que ademas nunca pueda pasarme nada malo por
serlo”. Pero “lo cierto es que la libertad puede traer buenas o malas
consecuencias, de otro modo no es libertad” (Chiozza, G., 2016, pag. 130).

Otro término que se ha instalado en el marco de la ideologia “woke” es el de
“advertencias de contenido” (trigger warnings), que designa a los avisos previos
a la lectura de una novela, la visualizacion de una pelicula o la asistencia a una
determinada clase, que tienen como objetivo avisar a la persona del contenido
potencialmente delicado que puede encontrar y que podria suponer algun tipo
de impacto emocional negativo, especialmente si esa persona ha experimentado
algo similar en el pasado. El concepto nacié asociado al diagndstico de estrés
post-traumatico, buscando proteger a una persona de un estimulo que pudiera
“gatillar” o “disparar” recuerdos traumaticos que no estuviera en condiciones de
soportar. Sin embargo, Campbell y Manning (2018) sefialan que, como sucede
con muchos otros conceptos'?, este término se fue haciendo cada vez mas
extensivo, para llegar a incluir cualquier estimulo o contenido penoso o
desagradable. Del mismo modo, el concepto de “trauma” se fue haciendo cada
vez mas amplio, al punto que en la cuarta edicion del DSM?°, publicada en 1994,
el término incluia cuestiones como conflictos maritales, enfermedades cronicas,
pérdidas laborales, e incluso experiencias indirectas, como enterarse de que
alguien querido sufre una enfermedad potencialmente mortal: “Con sus reclamos
por incluir advertencias de contenido, vemos a los activistas universitarios

19 Por ejemplo, con conceptos como “abuso”, “racismo” y “violencia”.
20 Diagnostic and Statistical Manual of Mental Disorders (Manual diagndstico y estadistico de los
trastornos mentales), publicado por la Asociacion Estadounidense de Psiquiatria.

13



ampliar aun mas el uso del término, hasta abarcar cosas que antes se
consideraban simplemente desagradables, molestas o incomodas” (pags. 91-
92). Asi, en las universidades se exige que existan “espacios seguros” donde
haya una ausencia total de “disparadores” potencialmente traumaticos. Al
respecto, los autores comentan: “Dada la amplia nocion de lo que constituye un
disparador, esto puede significar en la practica un espacio donde se los proteja
de toda clase de palabras e imagenes” (pag. 81).

Otra caracteristica que sefialan es que estas advertencias de contenido antes se
concentraban en los nifos y adolescentes, pero actualmente se extienden al
publico adulto. Ademas, los adolescentes y los adultos jovenes apoyan y toman
parte en estas campafias mucho mas que en décadas anteriores, cuando solian
resistirse a este tipo de proteccion y regulacién. En este punto, consignan el
comentario de un critico de esta ideologia, que afirma, no sin ironia: “Advertencia
de contenido: en la realidad no existen los espacios seguros” (Ibid., pag. 82).

- La sobreproteccion

Campbell y Manning (2018) destacan los dafios que puede producir esta
busqueda de seguridad a ultranza. Explican que esta cultura de proteccion
extrema conduce a que todo aquello que es displacentero sea magnificado y
transformado en una amenaza a la seguridad personal y, en lugar de ser visto
como un desafio a superar o una dificultad con la que hay que aprender a lidiar,
sea tomado como un peligro del cual solo alguien poderoso puede protegernos.
Agregan que, desde este punto de vista, “no sélo todo lo que es dariino y opresivo
es malo, sino que todo lo malo es considerado dafiino y opresivo” (Ibid., pag. 95).

De acuerdo con esta tendencia, se observa un mayor “proteccionismo”, tanto a
nivel familiar, como escolar, universitario y social en general. Asi, por ejemplo,
los autores describen que la actitud de los padres hacia sus hijos es de cada vez
mayor regulacién, supervision y proteccion, comparado con épocas anteriores.
Se trata de “padres helicoptero” (helicopter parenting), asi llamados porque
“siempre estan rondando cerca, listos para intervenir y ayudar a su hijo a lidiar
con los problemas de la vida” (Ibid., pag. 149). En esta misma direccién, muchos
padres y docentes cuestionan los juegos competitivos, porque consideran que la
idea de ganadores y perdedores implica un grado de inequidad social y por eso
realizan esfuerzos por borrar la distincion entre ganar y perder, por ejemplo,
entregandoles premios a todos los participantes de un certamen. Por este
camino, se llega al extremo de querer evitarles a los nifios y adolescentes
cualquier tipo de fracaso y frustracion. Los autores explican que la proteccién
parental no sélo se intensificd, sino que también se extiende a edades mas
adultas que antes; asi, por ejemplo, actualmente las universidades no soélo hacen
folletos dirigidos a los estudiantes, sino también a sus padres.

En este contexto, la fildsofa espanola Montserrat Nebrera acufié el término
“generacion de cristal”> para describir la fragilidad emocional de los

21 La expresion pretende caracterizar a la poblacion nacida entre 1995 y 2010 (que otros autores
denominan “generacién Z”). Si bien pensamos que esta descripcion dificilmente pueda

14



adolescentes y jovenes contemporaneos, quienes parecen ser mas sensibles y
vulnerables debido a una crianza sobreprotectora por parte de sus familias. La
autora considera que estos jovenes se caracterizan por tener baja tolerancia a la
critica y a la frustracion, una necesidad constante de reconocimiento y una
marcada dificultad para tomar decisiones??. Explica que nacieron rodeados
de prestaciones y servicios -entendidos como “conquistas irreversibles”- en un
llamado “estado del bienestar’, y que viven inmersos en la idea de que la
proteccion del Estado habra de extenderse hasta donde ellos necesiten?3.

En relacién a la sobreproteccion, Hughes (1993), ya en los afios ‘90, cuestionaba
la existencia de una ley académica universitaria, segun la cual un estudiante
puede ser castigado por ofensas verbales que no merecerian sancion fuera de
la universidad, de acuerdo con la ley real del pais: “Esta disociacion esta
enraizada en la fantasia utdpica sobre la naturaleza y el papel de las
universidades: son, o deberian ser, Arcadias?*. Pero en la practica puede
perjudicar al estudiante en su desarrollo de nifio protegido a adulto capacitado,
que no es un estado arcadico. Como dijo una administradora (negra, por cierto)
de una universidad municipal de Colorado, Gwen Thomas, en un debate
celebrado en Stanford: ‘En cuanto a facilitar un entorno educacional no
intimidatorio, nuestros jovenes tienen que aprender a vivir en los campus
universitarios, tenemos que ensenarles a enfrentarse con situaciones adversas,
tienen que aprender a superar el lenguaje ofensivo que les resulta hiriente y
doloroso™ (pag. 37).

Siguiendo lo que plantean los autores mas actuales, esta tendencia se fue
extendiendo hasta que, hoy en dia, se llega a esperar que la sociedad en su
conjunto -no solo los ambitos mas preservados, como la universidad- sea una
suerte de paraiso algodonado donde no existan adversidades.

- La “justicia social”

En este marco se instala también la idea de “justicia social”; un concepto que,
segun sefialan Campbell y Manning (2018), es controvertido y dificil de definir. Al
respecto, citan a Hayek?®, quien dice que, luego de haber intentado, sin éxito,
encontrar el significado de este término durante diez anos, llega a la conclusién
de que se trata de “una férmula vacia, utilizada convencionalmente para afirmar
que una determinada demanda esta justificada sin dar ninguna razén” (pag. 188).
Intentando explicar el concepto, los autores plantean que la justicia social “tiende
a ser vista principalmente como algo que atafie a la redistribucion de los bienes
y servicios para mejorar la situacion de los desfavorecidos” (Ibid., pag. 189). Es

circunscribirse tan esquematicamente a una determinada generacién, creemos que puede
reflejar una tendencia que se ha vuelto mas marcada en las ultimas décadas.

22 Articulo publicado el 20 de mayo de 2021 en el Diario catalan El Nacional (elnacional.cat/es).
23 A su vez, la psicologa estadounidense Elaine Aron acufio el término “personas altamente
sensibles” (PAS) para poder diagnosticar a las personas que son conscientes de las sutilezas de
su entorno y se abruman mas facilmente cuando se encuentran con estimulos intensos.

24 De “Arcadia”, region de la antigua Grecia. Lugar o ambiente utdpico e idilico, cuyo referente
originario era el mundo pastoril clasico.

25 Friedrich August von Hayek (1899-1992) fue un economista, jurista y filésofo austriaco,
discipulo de von Mises, ganador del Premio Nobel de Economia en 1974.

15


https://es.wikipedia.org/wiki/Economista
https://es.wikipedia.org/wiki/Jurista
https://es.wikipedia.org/wiki/Fil%C3%B3sofo
https://es.wikipedia.org/wiki/Premio_Nobel_de_economia

decir que este concepto hace referencia a la igualdad y a la equidad social,
donde se supone que el Estado tiene la obligacion de procurar el equilibrio entre
la poblacion, en beneficio de las personas consideradas “desfavorecidas”, en lo
que respecta a cuestiones como diferencias de clase, dinero, raza y género.

Campbell y Manning explican que el concepto surge en el siglo XIX, dentro del
pensamiento catolico. Citan al Catecismo de la Iglesia Catdlica: “La sociedad
garantiza la justicia social cuando proporciona las condiciones que permiten a
las asociaciones o a los individuos obtener lo que les corresponde, segun su
naturaleza y vocacion. La justicia social esta vinculada al bien comun y al
gjercicio de la autoridad” (Ibid.). Los autores subrayan la dificultad para
determinar qué es lo que “le corresponde” a cada asociacion o individuo, cuestion
que no esta incluida en la definicién del término. También Chiozza, en reiteradas
ocasiones, ha destacado esta misma cuestion. En este sentido, recientemente
sefald que, al proclamar la necesidad de una justicia social, se olvida “que es
dificil identificar quién es el que va a establecer el tema (...) de que cada uno
debe recibir segun su necesidad y dar segun su capacidad, y falta saber quién
es el que juzga acerca de capacidades y necesidades™.

Campbell y Manning consideran que, hoy en dia, el término “justicia social”’ se
utiliza sobre todo como una etiqueta que alude a la agenda de lo que describimos
como “cultura del victimismo” y que ambos conceptos estan tan ligados, que esta
ultima también podria llamarse “cultura de la justicia social”.

Vemos entonces que el reclamo implicito en la idea de “justicia social” refleja, a
nivel social, la cuestién central de lo que, a nivel individual, identificamos como
“neurosis”: la idea de que otro tiene que hacerse responsable por uno mismo. El
sujeto esgrime que la sociedad “le debe” y, asi, le reclama que lo “indemnice” por
su sufrimiento y que satisfaga sus carencias.

- Victima y victimario: dos caras de la misma moneda

Como vemos, en esta manera de ver las cosas, existe un sujeto “deudor” o
“culpable” y un sujeto “inocente” y “acreedor”. Esto nos lleva a un punto central
de esta tematica: asi como existe una victima, también existe un “victimario”, es
decir, alguien a quien se considera culpable del dafo o sufrimiento de la
victima?’. Este lugar lo ocupa un sujeto supuestamente “privilegiado”, por
ejemplo, tipicamente, el vardn, el sujeto de raza blanca, la persona adinerada o
la heterosexual. Si la victima es siempre débil, necesitada y “acreedora”, el
victimario u “opresor” es siempre alguien a quien se lo considera fuerte, potente

26 Alude a la frase: “De cada cual, segun sus capacidades; a cada cual, seglin sus necesidades”,
popularizada por Karl Marx. En la historia de nuestro pais encontramos el epitome de este
pensamiento en la frase: “Donde hay una necesidad, nace un derecho”, atribuida a Eva Duarte
de Perén.

27 Shapire (2024), junto a otros autores, plantea que esta ideologia surge en la medida en que el
comunismo entra en crisis y se va extinguiendo. Asi, a fines del siglo XX, la izquierda, que ofrecia
una dicotomia basada en la lucha de clases (burgués-opresor/trabajador-oprimido) pierde fuerza
frente al fracaso del marxismo y debe reformular sus doctrinas. De esta manera, el abordaje
economicista de los conflictos sociales dio paso al étnico-sexual: “La izquierda cambiaba la lucha
de clases por la lucha de razas y sexos” (pag. 56).

16



y “deudor”. Y, como destacan varios autores, esta manera de ver las cosas es
“unidireccional”: por definicién, el victimario no puede ser victima, ni la victima
puede ser victimaria. Asi, por ejemplo, se considera imposible que una persona
de raza blanca se pueda sentir discriminada por su color de piel y, a la inversa,
una persona de raza negra no puede ser considerada racista, asi como tampoco
una mujer puede ser considerada sexista. Lo mismo en lo que respecta a la
censura: ‘por definicion, el oprimido no puede censurar a su opresor” (Campbell,
B. y Manning, J., 2018, pag. 25).

Cuestionando esta vision, Campbell y Manning destacan la intolerancia y la
actitud censuradora de quienes se consideran “victimas” para con el supuesto
“opresor”. Asi surge la politica de la “cancelacién”, segun la cual los grupos que
se sienten dafiados o atacados reclaman que se restrinja la libertad de expresion
de quienes identifican como “agresores”. Por ejemplo, se exige -y se obtiene- la
cancelacion de conferencias en las universidades cuando el expositor es alguien
con un discurso con el que los “activistas” no coinciden. En este marco, surge el
término “crybully”, una condensacién de “crybaby” (“lloron”) y “bully” (“bravucén”),
que alude a la actitud de hostigamiento que la supuesta “victima” a menudo
ejerce hacia el “agresor”. Agreguemos que, muchas veces, lo que transforma a
alguien en “agresor” es solo el hecho de no estar de acuerdo con la opinion de
la “victima”. Teniendo en cuenta estas ideas, podemos concluir que, en ultima
instancia, “victima” y “victimario” constituyen dos caras de una misma moneda.

En esta misma linea, se habla también de “proteccionismo vengativo” para aludir
al hecho de que no sélo se reclama una proteccion frente a cualquier idea o
palabra que se experimenta como inconfortable, sino que también se busca
perseguir y castigar a cualquiera que pretenda interferir con este objetivo o no
esté de acuerdo con él. Vemos entonces que, en esta “cultura del victimismo”,
existen creencias que actuan como “mandamientos”, cuyo cumplimiento se vigila
y que nadie puede cuestionar, a riesgo de ser denunciado, acusado, perseguido
y castigado?®.

Al respecto, Shapire (2024) sostiene que el “wokismo” “se parece menos a un
movimiento politico que a una religion secular. Tiene un dogma, postulados que
no pueden ser sometidos al escrutinio cientifico (infalsificables) e impone una
moral binaria que separa al mundo entre buenos y malos en funcion de su
identidad al nacer (es hereditaria). Esta segregacion es purista, puritana y
sectaria, obsesionada con detectar, denunciar y castigar las transgresiones a su
vision del mundo. Practica la censura a artistas y obras, incluyendo verdaderos
autos de fe; ataca a figuras publicas, pero también al anénimo companero de
trabajo; utiliza el escrache y las excomuniones a través de la muerte social de
quienes se apartan del rebario, y administra sentencias que cuestan el trabajo y
la inclusion en listas negras. Asi, el mero ‘yo te creo, hermana’ es toda la prueba

28 Campbell y Manning explican que esta idiosincrasia promueve que quien se siente victima a
menudo exagere o hasta invente el supuesto dafio recibido, como una forma de buscar ser
escuchado y atendido. Describen lo que llaman “panico moral”, una reaccion intensa y en cierto
modo contagiosa -tipo “caza de brujas’-, frente a una supuesta amenaza que suele ser mucho
menor de lo que se imagina o hasta inexistente.

17



necesaria para desatar un castigo inapelable por fuera del debido proceso legal.
Y no hay rehabilitacién posible” (pag. 73)%°.

Como vemos, en la “cultura del victimismo” las “victimas” siempre tienen razén,
mientras que los “opresores” o “privilegiados” nunca la tienen. Para ser bien visto,
entonces, es necesario darles la razén a las “victimas”; pero, tal como sefiala
Giglioli (2014): “No se trata (...) de un ‘sé bueno y dame la razon’, sino mas bien
de un ‘dame la razén y seras bueno’ (pag. 32).

Este autor plantea que la actitud “victimista” es estimulada por la sociedad de
consumo: “En el discurso del capitalista (...) la instancia prohibitiva se anula para
ventaja de un super-yo no menos exigente, que por su parte apremia de este
modo: consume, dilapida, goza, pues te espera la felicidad aqui y ahora, entera
y rapidamente, sin obstaculos internos ni posiblemente externos. El mundo esta
para que goces de él; no te sometas a la ley del otro; cree en tu imaginario como
en la cosa mas verdadera y justa que pueda haber. Tienes derecho a ello, y, si
se te niega, eres una victima” (Ibid., pag. 53). En esta misma direccion, agrega
que “la necesidad de legitimar las propias opiniones en términos de la ofensa o
el sufrimiento padecidos une a los hombres cada vez mas a las propias ofensas
[...]: ‘eso que necesito’ se define entonces en términos de ‘eso que me ha sido
negado’ (Sennet3°, citado por Giglioli).

- El malentendido que nos lleva a desear ser victimas

Por este camino, podemos comprender que el ser considerado victima se
transforme en algo deseado, algo por lo que incluso bien valdria la pena
“‘competir’. Asi, en lugar de intentar aumentar la propia capacidad, se busca
exhibir e incrementar la debilidad y el sufrimiento propios todo lo posible. En este
sentido, Bruckner (1995) reflexiona: “;En qué consiste el orden moral hoy en
dia? No tanto en el reino de los biempensantes como en el de los biendolientes,
en el culto a la desesperacion convencional, la religion del lloriqueo obligatorio,
el conformismo del infortunio con el que tantos autores elaboran una miel un
poco demasiado adulterada. Sufro, luego valgo. En vez de rivalizar en la
excelencia, en el entusiasmo, hombres y mujeres compiten en la exhibicion de
sus desdichas, hacen una cuestion de honor de la descripcion de los tormentos
particularmente espantosos que presuntamente soportan” (pag. 89). Enseguida,
el autor nos advierte que “esa idolatria que consagramos al dolor va pareja con
un terror a la adversidad; no se trata del aprendizaje de la fortaleza sino del de
la blandengueria” (Ibid.).

Bruckner, junto a otros autores, sefala que la actitud “victimista” pretende
justificar los propios deseos sin asumir la responsabilidad por ellos: ‘“La
victimizacion nunca es mas que una forma dramatizada del infantilismo. Asi
pues, lo queremos todo y su contrario: que esta sociedad nos proteja sin

29 Nos parece importante consignar que también las personas acusadas de ser “victimarias” a
menudo recurren a la légica de victimizarse frente a esta circunstancia, dandose asi la misma
situacién, sélo que con una inversién de los roles.

30 Richard Sennet es doctor en Filosofia, socidlogo, historiador y académico estadounidense,
nacido en 1943. Esta cita corresponde a su libro La autoridad (1980).

18


https://es.wikipedia.org/wiki/Acad%C3%A9mico_(ocupaci%C3%B3n)

prohibirnos nada, que nos cobije sin obligaciones, que nos asista sin
importunarnos, que nos deje tranquilos, pero nos envuelva en las densas redes
de una relacion afectuosa; resumiendo, que esté ahi para nosotros sin que
nosotros estemos ahi para ella”. Y, mas adelante, agrega: “Erigido en norma
absoluta, el principio de placer (...) nos debilita (...)” (pag. 70).

Pensamos que es importante hacer consciente que este deseo de ser
considerado victima y de asumir una actitud infantil esta lejos de ser una ventaja
y contiene un profundo malentendido.

Gustavo Chiozza destaca que lo que todos, en el fondo, deseamos, es sentirnos
menos desvalidos y mas fuertes, incrementar nuestra autoestima: “Si el principio
de la vida animica es la debilidad del yo, la finalidad de la vida animica es adquirir
la fortaleza; es decir, lograr la potencia suficiente como para poder llevar a cabo
la accion especifica en la realidad; la accion que cancele el estimulo perturbador
y permita transformar el displacer de la dificultad en el placer de la superacion”
(2019b, pag. 21). Ahora bien, como explica el autor, por mas ayuda que el objeto
pueda darnos, la asistencia ajena, justo por ser ajena, no puede resolver el
desvalimiento propio. En efecto, mientras mas eficaz es la ayuda que brinda el
objeto, mas desvalido y dependiente se siente el sujeto.

Siguiendo estas ideas, pensamos que un enfoque fructifero es ver en el
consenso de la “cultura del victimismo” un reflejo de nuestros propios aspectos
neurdéticos que nos llevan a asumir una posicion infantil frente a la vida, que
desemboca en un callejon sin salida. En efecto, esta actitud, lejos de
satisfacernos, nos condena a la frustracion, ya que nos conduce por un camino
que nos aleja de la autoestima. Para encontrar lo que deseamos, necesitamos
cambiar el rumbo: “Deshacer este malentendido es comprender que el tnico que
puede resolver el desvalimiento es el propio sujeto y que, para hacerlo, el primer
paso es prescindir de la asistencia ajena, ya que ella condiciona el desvalimiento.
Al prescindir de la asistencia ajena aparece la frustracion; y si el sujeto es capaz
de soportarla, ya encuentra la primera ocasion de experimentar autoestima”
(Chiozza, G., 2019b, pag. 21).

19



Algunos aspectos del “sentirse victima” vinculados a la tarea analitica

“Lo que Ricardo®' ha querido decir es lo siguiente: La Naturaleza
ha cometido conmigo una grave injusticia negandome una figura
agradable que conquiste el amor de los demas. Asi, pues, la vida
me debe una compensacion que yo me procuraré. Tengo
derecho a considerarme como una excepcion y a superar los
escrupulos por los que otros se dejan detener en su camino.
Puedo cometer injusticias, pues se han cometido conmigo...

Y ahora sentimos ya que también nosotros podriamos llegar a
ser como Ricardo, e incluso que lo somos ya en pequefia escala.
Ricardo es una ampliacién gigantesca de una faceta que
también en nosotros encontramos. Todos creemos tener motivo
para estar descontentos de la Naturaleza por desventajas
infantiles o congénitas; y todos exigimos compensacion de
tempranas ofensas inferidas a nuestro narcisismo, a nuestro
amor propio”.

Sigmund Freud (19164, pag. 322)

Como dijimos en la introduccion, resulta enriquecedor pensar que existe una
relacion entre las afecciones de un individuo y las de la sociedad en la que éste
vive inmerso; es decir que “la enfermedad personal y los malestares colectivos
se comportan como si fueran las dos caras de una misma moneda” (Chiozza, L.,
2019, pag. 119). A lo largo del apartado anterior intentamos vincular estas dos
“caras”, relacionando distintas caracteristicas del consenso dentro del cual
vivimos con aspectos centrales de lo que, desde el psicoanalisis, concebimos
como “neurosis”.

En lo que sigue, haremos referencia a algunos aspectos del “sentirse victima”
vinculados a la tarea analitica, teniendo presente que, como sehala Chiozza,
“cuando exploramos nuestros remanentes edipicos en la platina del microscopio
psicoanalitico (constituido, en la sesion de psicoanalisis, por las transferencias
reciprocas de una relaciéon tu y yo), todo nos induce a pensar que nos
enfrentamos con los integrantes ‘atdbmicos’ de una ‘molécula colectiva’, ubicua y
cadtica, a la que solemos atribuir el origen ‘social’ de nuestro malestar personal”
(Ibid., pag. 70).

Como ya destacamos antes, la actitud basica del psicoanalisis frente a cualquier
sintoma del paciente es tomarlo como el cumplimiento de un deseo inconsciente.
Al respecto, Gustavo Chiozza remarca que se trata de una “postura operativa” -
ya que no sabemos como las cosas son “en si’- que nos permite trabajar y que
ha demostrado ser fructifera.

31 Freud se refiere a Ricardo Ill de Inglaterra (1452-1485), quien fuera inmortalizado en la obra
homadnima de William Shakespeare.

20



Chiozza (2021) ilustra la relacion entre lo que hacemos y lo que padecemos con
la frase: “Lo que nos hace la vida que hacemos”. En este sentido, el tratamiento
analitico puede operar unicamente sobre “la vida que hacemos”. Es decir que,
para poder analizar a un paciente, debemos partir de la idea de que él tiene “algo
que ver” con aquello que, a su vez, padece, porque, solo si es asi, él y nosotros
tenemos algo para hacer.

En esta misma direccion, Gustavo Chiozza sefiala que, en términos de la clinica
psicoanalitica, podemos decir: “Si el principio de todas las defensas neuréticas
es la vivencia de desvalimiento infantil, la finalidad del tratamiento psicoanalitico
es lograr que el paciente cambie el sentimiento de desvalimiento por el
sentimiento de autoestima” (2019b, pag. 21). Como vimos, el autor destaca que
el sentimiento de autoestima no puede obtenerse “desde afuera” -no puede
brindarlo el objeto a través de la asistencia ajena-, sino que sélo puede ser
construido por el mismo sujeto, en la medida en que logra ir realizando acciones
eficaces en la realidad. En este sentido, el autor considera que el objetivo de la
tarea analitica puede concebirse como el intento de ayudar al paciente a
completar el desarrollo que quedé interrumpido, es decir, de instarlo “a completar
ese crecimiento que va de la inmadurez a la madurez; de la debilidad a la
potencia; de la frustracion a la satisfaccion” (Chiozza, G., 2016a, pag. 5).

Compara la tarea analitica con la funcion parental y explica que, para lograr su
objetivo, el analista se propone tener con el paciente un vinculo “mas sano” que
los que éste tuvo en el pasado. En la medida en que busca ayudarlo a
enfrentarse mejor con la realidad, la tarea del analista se centra, en esencia, en
la funcién paternal de “preparar”: “(...) todo analista —hombre o mujer— debe
ejercer su funcién desde el rol masculino; todo analista debe ser para su
paciente, un «padre»” (Ibid., pag. 17)%.

Dado que, como vimos, la neurosis gira en torno a un deseo de irresponsabilidad,
es habitual que el paciente se presente como “victima de sus circunstancias”,
aludiendo que lo que le sucede es “por culpa” de un tercero, como la mujer, los
hijos, el jefe o la sociedad. Gustavo Chiozza? sefala que, si aceptamos esta
“tesis”, llegamos a un callejon sin salida: “La tesis es que cuando a un hijo lo
crian mal, no le dan amor, no tiene su lugar, no le dan modelos y se cria en una
familia enferma y en un consenso enfermo, el psicoanalisis no tiene nada para
hacer’. Explica que este planteo, para nosotros -psicoanalistas- es una “trampa’”,
porque, si bien no negamos que el contexto en el que el paciente vive pueda
tener su fuerza, el psicoandlisis se enfoca en el punto de vista individual: “No
necesariamente los problemas surgen porque uno quiere, pero el psicoanalisis
los enfoca de esta manera. Esa es la sequnda hipoétesis, que detras de cada

32 E] autor considera que la funcion maternal, de proteccion, también esta presente en el analisis,
pero, siguiendo la metafora utilizada por Freud, la compara con el “cobre” de la psicoterapia, por
oposiciéon al “oro puro” del psicoanalisis, que radicaria, como dijimos, en la funciéon de
preparacion. Explica que la funcion de proteccion es mas necesaria en el tratamiento de
pacientes muy enfermos, débiles y dafiados, que no soportan el trato con la realidad, hasta tanto
se encuentren un poco mas fortalecidos para poder enfrentarse con ella.

33 Comentario realizado por el Dr. Gustavo Chiozza durante la discusion del trabajo “Acerca de
una paciente adolescente y su tratamiento psicoanalitico”, presentado por la Dra. Marisa
Etcheverry y el Lic. Maximiliano Pellicori en la Fundacién Luis Chiozza el 30 de junio de 2023.

21



conflicto hay un deseo. Y lo que tiene de bueno esta hipotesis es que, al
devolverle la responsabilidad al sujeto, se le devuelve la potencia”.

También Bruckner (1995), en concordancia con estas ideas, destaca esta
relacion entre responsabilidad y potencia. Al describir la postura demandante e
irresponsable de quien se coloca en el lugar de victima, subraya que asumir esta
actitud no es algo gratuito: “Hay que pagar un precio por la representacion del
maltratado, y ese precio es la disminucion de la vitalidad” (pag. 91). Plantea que
existen dos maneras de tratar un fracaso: o bien imputandoselo a uno mismo y
sacando las conclusiones pertinentes, o bien acusando a un tercero a quien
designamos como responsable de nuestra pérdida. Destaca que, mientras el
primer enfoque nos permite realizar una introspeccion y crecer a partir de ella, el
segundo nos condena a sentirnos incapaces, frustrados y a repetir el fracaso:
“La finalidad de la existencia ya no consiste en crecer o en superarse, sino en
preservarse entre algodones” (Ibid.). El autor sefiala que, cuando optamos por
el camino de la victimizaciéon, ‘la reivindicacion de autonomia abdica en un
frenético afan de asistencia, el valor de afirmarse desemboca en la cultura de
una felicidad mezquina y temerosa basada en el adormecimiento y la proteccion.
Precisamente aquel que se pretendia duefio de si mismo y del mundo se
convierte en esclavo de sus propios temores y no tiene mas remedio que pedir
ayuda y sobrevivir apoyandose en todo tipo de muletas” (Ibid.).

Sabemos que salir de este camino no es facil, porque, ademas, a menudo, a la
satisfaccion que se busca conseguir a través del reclamo extorsivo y melancdlico
se le agrega un placer masoquista que ya se esta obteniendo, directamente, del
sufrimiento. Cuando las cosas llegan a este punto, se da la paradoja de que el
sujeto, en el fondo, no desea que su reclamo se satisfaga, porque esto le
estropearia el placer que ha aprendido a obtener a través del dolor, al que no
desea renunciar. En una ocasion reciente, Chiozza describia esta situacién con
estas palabras: “El melancdlico lo que quiere es anclarse en que algo le falta,
que se lo tienen que dar y disimular que el hecho de no recibirlo le produce un
goce intenso™*.

En este sentido, nos resultd interesante lo que comentaron los Dres. Luis y
Gustavo Chiozza en ocasién de la presentacion de la pelicula Rabbit Hole en el
Ciclo de Cine y Psicoandlisis de nuestra institucion®. Sefialaban cémo la
protagonista del film -una mujer cuyo hijo de 4 afios ha muerto en un accidente-
busca adquirir una identidad a partir de su condicion de victima y no esta
dispuesta a renunciar a ella. Siente que su desgracia es su “condecoracion” y
que su identidad es ser “la madre a quien se le murio, en un accidente tragico,
un hijito de 4 afios”. Lejos de buscar duelar esta pérdida, ella necesita que todos
la tengan muy presente: “si alguien se olvida de este asunto y se elaboro, yo
siento que pierdo mi identidad, (...) por favor que nadie se olvide de esto porque
es mi unico orgullo”. Es decir que “(...) esta es la enfermedad y tiene que ser
inconsolable porque si es consolable se pierde todo”.

34 Comentario realizado en el seminario tedrico del jueves 5 de junio de 2025.
35 |a pelicula fue presentada por la Lic. Mirta Dayen el 1 de julio del 2011. Las citas textuales
corresponden a intervenciones del Dr. Luis Chiozza.

22



Nos parece importante subrayar que también desde nuestro rol de analistas
podemos caer en el malentendido de sentirnos victimas; por ejemplo, podemos
sentirnos victimas junto al paciente. En efecto, es habitual que, al igual que él,
nos veamos tentados de “culpar” de su malestar a sus objetos; asi, ellos son “los
malos” y nosotros nos sentimos “buenos”. Pero, cuando hacemos esto,
‘hacemos de la impotencia una virtud, una victimizacién, donde afuera estan los
malos, contra los que deberiamos poder luchar y no podemos™8. Al igual que
sucede con el paciente, el precio que pagamos por sentirnos “buenos” es
sentirnos impotentes. Porque, tal como subraya Gustavo Chiozza, si el paciente
no es parte del problema, tampoco es parte de la solucion; y si nosotros no
somos parte del problema, tampoco somos parte de la solucién®’.

En esta misma direccion, cuando, desde nuestros propios aspectos neuraticos,
deseamos que el paciente nos necesite y nos brinde su reconocimiento y su
amor, sentimos que nuestro bienestar depende de él. Si surge la posibilidad de
que interrumpa el tratamiento, nos sentimos dafiados y traicionados; nos
enojamos y nos desesperamos. Nos sentimos entonces victimas del paciente.
Tal como explica el autor, “Queremos que los pacientes sean adultos y no sean
neurdticos, siempre y cuando no quieran dejar el tratamiento™8. Cuando nos
sentimos asi, solemos decirle al paciente cosas que transmiten la idea de que,
si deja el analisis, su vida se arruinara. Pero, por este camino, no hacemos mas
que incrementar la neurosis del paciente -y la nuestra-.

En este sentido, nos parece central lo que destaca Gustavo Chiozza cuando
explica que, si pretendemos lograr que el paciente asuma una postura mas
adulta, es imprescindible que también nosotros, como analistas, estemos
dispuestos a asumirla.

Queremos finalizar este recorrido con una cita de este autor sobre la
responsabilidad, una cuestion que constituye el tema central de la neurosis y, por
lo tanto, también del “sentirse victima”: “Todos y cada uno de nosotros debemos
vivir con las consecuencias de lo que hacemos y dejamos de hacer. Como se
suele decir, la penitencia ya viene incluida en el pecado; no es algo que sucedera
después y que todavia podemos negociar. De modo que la irresponsabilidad es
solo una ilusién; algo que nos aparta de la realidad y por lo tanto genera mas
consecuencias indeseables. Distrae energias valiosas que mejor hariamos
aplicandolas a reparar cuanto antes los dafios. Perdemos un tiempo valioso
tratando de negociar con alguien que solo existe en nuestra imaginacion; de
modo que el sufrimiento que le dedicamos a ese personaje inexistente no tiene
ninguna utilidad. Cuanto antes asumamos que, nos guste o no, inevitablemente
ya estamos respondiendo; que nuestra vida, tal como es, es la consecuencia de
lo que hicimos y hacemos, entonces antes nos libraremos de todos los fantasmas
que nos persiguen y podremos intentar hacer mas y mejor” (Chiozza, G., 2014d,
pag. 23).

36 |bid. nota 34.

37 Entendemos que el autor se refiere a que el centro de nuestra tarea consiste en el andlisis de
la relacidon transferencial-contratransferencial con el paciente y de los puntos de urgencia
compartidos con él.

38 Comentario realizado en el seminario “Correlaciones tedrico-clinicas VII”, el 24/04/25.

23



Sintesis:

-El término “victima” implica la idea de una relacién con un objeto omnipotente
del cual se espera recibir ayuda “a cambio” de sufrimiento y, como contracara,
también la creencia de que existe alguien culpable de los propios males, el
victimario.

-Diversos autores describen un fendmeno cultural que consiste en un aumento
progresivo de personas que se consideran victimas de alguna situacion
perjudicial y responsabilizan a la sociedad por el propio padecimiento, esperando
ser resarcidos por ella. Dentro de este marco, la condicion de victima constituye
un “estatus moral”, basado en el sufrimiento, la necesidad y la dependencia.

-La llamada “cultura del victimismo” pareceria reflejar, a nivel social, mucho de lo
que, a nivel individual, comprendemos como neurosis. No obstante, mientras el
psicoanalisis considera a la neurosis como una patologia, la condicién de victima
se exhibe actualmente como algo que se estima moralmente valioso.

-Este movimiento cultural tiende a hacer prevalecer lo que entendemos como la
funcion maternal de proteccion por sobre la de preparacion, estimulando asi al
“yo infantil” en desmedro del “yo adulto”. En la medida en que, por este camino,
la sociedad busca evitarle al sujeto enfrentarse con las dificultades que la vida le
presenta, lo debilita.

-La demanda social que exige “dar vuelta” la supuesta discriminacién de las
minorias revela que lo que se pretende es poder tener esos privilegios uno
mismo. Asi, en ultima instancia, toda “victima” se convierte en victimario al buscar
someter a los demas a sus propios deseos, sin asumir la responsabilidad por
ellos.

-Es habitual que el paciente se presente como “victima de sus circunstancias”,
aludiendo que lo que le sucede es “por culpa” de un tercero; el tratamiento
psicoanalitico, en cambio, opera en sentido inverso, desde la hipdtesis de que el
paciente tiene “algo que ver”’ con aquello que padece.

-La tarea analitica esta influenciada por el consenso en el que paciente y analista
vivimos inmersos y, a su vez, repercute sobre él. Si pretendemos lograr que el
paciente asuma una postura mas adulta, es imprescindible que también nosotros
estemos dispuestos a asumirla, cumpliendo nuestra tarea sin esperar “a cambio”
amor ni reconocimiento. Nuestro objetivo terapéutico, centrado en la funcion
paternal de “preparar”, puede concebirse como el intento de ayudar al paciente
a completar el desarrollo que quedd interrumpido, instandolo a consumar el
crecimiento que va de la inmadurez a la madurez; de la debilidad a la potencia;
de la frustracion a la satisfaccion.

24



BIBLIOGRAFIA

BRUCKNER, Pascal (1995)
La tentacion de la inocencia, Editorial Anagrama, Espana, 1995.

CAMBRIDGE DICTIONARY (2025)
dictionary.cambridge.org

CAMPBELL, Bradley y MANNING, Jason (2018)
The Rise of Victimhood Culture: Microaggressions, Safe Spaces, and the New Culture Wars,
Editorial Palgrave Macmillan, Springer Nature, Suiza, 2018.

CHIOZZA, Gustavo (1998c)
“Consideraciones sobre una ‘metapsicologia’ en la obra de Chiozza”, en L. Chiozza, Cuerpo,
afecto y lenguaje, Alianza Editorial, Buenos Aires, 1998.

CHIOZZA, Gustavo (2016)
¢Por qué la gente fuma?, Editorial Libros del Zorzal, Buenos Aires, 2016.

CHIOZZA, Luis (1977Db)
“El falso privilegio del padre en el complejo de Edipo”, en Obras Completas, t. lll, Editorial Libros
del Zorzal, Bs. As., 2008.

CHIOZZA, Luis (1983f[1982])
“Convivencia y trascendencia en el tratamiento psicoanalitico”, en Obras Completas, t. IX,
Editorial Libros del Zorzal, Bs. As., 2008.

CHIOZZA, Luis (2008f)
Por qué nos equivocamos, en Obras Completas, t. XVII, Editorial Libros del Zorzal, Bs. As., 2008.

CHIOZZA, Luis (2011)
La culpa es mia. La construccién de la culpa. Libro de graficos, Editorial Libros del Zorzal, Bs.
As., 2011.

CHIOZZA, Luis (2012)
El interés en la vida. Sélo se puede ser siendo con otros, en Obras Completas, t. XX, Editorial
Libros del Zorzal, Bs. As., 2013.

CHIOZZA, Luis (2016)
La enfermedad. De un 6rgano, de una persona, de una familia y de un pueblo, Editorial Paidés,
Bs. As., 2016.

CHIOZZA, Luis y NIKITINA, Oxana (2018)
¢Por qué alli? ;Por qué ahora? Conversaciones sobre psicosomatologia, Editorial Libros del
Zorzal, Bs. As, 2019.

CHIOZZA, Luis (2019)
Ser o no ser como la gente. Acerca de la enfermedad y la maldad, Editorial Libros del Zorzal, Bs.
As., 2019.

CHIOZZA, Luis (2021)
Lo que nos hace la vida que hacemos. Apuntes de todos los dias, Editorial Libros del Zorzal, Bs.
As., 2021.

COLLINS (2025)
Online dictionary, www.collinsdictionary.com

DECEL (2025)
Diccionario Etimolégico Castellano en Linea, etimologias.dechile.net

25



FREUD, Sigmund (1915-1916)
“Conferencias de Introduccion al psicoanalisis”, en Freud Obras Completas, t. XV, en Amorrortu
Editores, Buenos Aires, 1976.

FREUD, Sigmund (1916d)
“Algunos tipos de caracter dilucidados por el trabajo psicoanalitico”, en Freud Obras Completas,
t. XIV, en Amorrortu Editores, Buenos Aires, 1976.

GIGLIOLI, Daniele (2014)
Critica de la victima, Editorial Herder, Espafia, 2020.

GOMEZ DA SILVA, Guido (1985)
Breve Diccionario etimolégico de la lengua espafiola, Fondo de cultura econémica, México, 1985.

HERNANDEZ MARCOS, Maximiliano (2018 [2017])
El victimismo, un nuevo estilo de vida. Intento de caracterizacion, en Eikasia, Revista de Filosofia,
julio/agosto 2018, Oviedo, Espaia.

HUGHES, Robert (1993)
La cultura de la queja, Editorial Anagrama, Espafa, 1994.

MOLINER, Maria (1992)
Diccionario de uso del espariol, Editorial Gredos, Madrid, 1992.

RAE, Real Academia Espafiola (2025)
Diccionario de la lengua espafiola, rae.es

SHAPIRE, Alejo (2024)
El secuestro de occidente, Editorial Libros del Zorzal, Buenos Aires, Argentina, 2024.

Bibliografia inédita

CHIOZZA, Gustavo (20144d)
“Reflexiones sobre la funcion parental, en la formacion y en el analisis del caracter”, presentado
en la Fundacion Luis Chiozza el 5 de diciembre de 2014.

CHIOZZA, Gustavo (2016a)
“Algunas reflexiones sobre la dificultad”, presentado en la Fundacién Luis Chiozza, el 17 de junio
de 2016.

CHIOZZA, Gustavo (2018d)
“El método psicoanalitico y el desarrollo emocional”, conferencia dictada en la Fundacion Luis
Chiozza el 8 de junio de 2018.

CHIOZZA, Gustavo (2019b)
“Algunas reflexiones sobre la autoestima”, trabajo presentado en la Fundacion Luis Chiozza el
24 de mayo de 2019.

CHIOZZA, Gustavo (2022d)
“De qué hablamos cuando hablamos de neurosis”, conferencia dictada en la Fundacién Luis
Chiozza el 18 de noviembre de 2022.

CHIOZZA, Gustavo (2023c)

“La capacidad de representar del hombre”, conferencia dictada en la Fundacion Luis Chiozza el
29 de septiembre de 2023.

26



